Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

LITERASI AGAMA DAN PENGUATAN MODERASI BERAGAMA
MELALUI ACTUS KEHADIRAN PADA LINGKUNGAN
SEKOLAH DASAR INPRES DAN NEGERI
Oleh: Dyah Harsitowati-Hayon
(Guru Agama Kristen, Kemenag Kota Kupang)

Absrtak

“Si tou timou tumou tou.” Adalah filosofi hidup yang dicetuskan oleh Saul Samuel Jacob
Ratulangi (1890-1949), seorang politikus, jurnalis dan guru, Pahlawan Nasional Indonesia yang
berasal dari Sulawesi Utara. Sebagai tokoh multidimensional dan Gubernur Sulawesi pertama,
dengan nama popular Sam Ratulangi, telah menjadikan filosofi ini berskala nasional, bahkan
mondial. Filosofi ini diterjemahkan ke Bahasa Indonesia sebagai “Manusia baru dapat disebut
sebagai manusia, jika sudah dapat memanusiakan manusia,” dan tercipta dan terbentuk di ranah
lokal namun dibutuhkan untuk kepentingan nasional. “Si fou timou tumou tou,” adalah ungkapan
kemanusiaan dalam bahasa lokal yang praksis penerapanya mewujud pada sikap menerima dan
menghormati keberadaan sesama. Dalam konteks kita sekarang, filosfi ini mendukung sikap hidup
bersama yang melahirkan dan membentuk semangat kerjasama untuk berjuang dan bersama-sama
menciptakan kesatuan, harmoni, rukun damai dalam semangat toleransi serta rasa hormat yang
tinggi akan keberadaan yang lain. Dalan kaitan dengan paham atau sikap moderasi beragama
filosofi ini bermuatan sikap solider dalam masyarakat bangsa dan kasih sayang terhadap sesama.
Jika bersinggungan dengan Penguatan Moderasi Agama, filosofi ini sangat menuntut
perwujudannya dalam bentuk Actus (Perbuatan/ aksi) Kehadiran. Katakan Actus Kehadiran yang
moderat. Artinya “actus (aksi/ perbuatan) kehadiran” sangat berkaitan derat dengan orthopraksis
dari agama dan tuntutan hidup moderat antarumat beragama. Akctus Kehadiran moderat ini
menghendaki suatu kehadiran real yang jujur dan tulus untuk menghargai dan menghormati
kebersamaan dalam keberagaman, untuk menumbuhkan sikap solider, saling menghormati, bina
hidup rukun harmonis dan saling menghargai, meghalau sikap ekstremis, radikal dan intoleran

dalam hidup bersama antarumat beragama.



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Kata Kunci: Literasi Agama, Penguatan Moderasi Beragama dan Actus Kehadiran Moderat.

PENGANTAR

Aneka agama yang dianut oleh peserta didik di Sekolah Dasar Inpres (juga Negeri),
khususnya di SDI Oebufu Kota Kupang Provinsi Nusa Tenggara Timur, sangat mungkin dan
berpeluang untuk implementasi sikap moderasi beragama dan upaya penguatanya. Fakta bahwa
ada aneka agama yang dianut peserta didik itu harus diterima, pertama, sebagai anugerah terindah
dari Tuhan, dan kedua, diterima sebagaimana adanya dengan penuh syukur dan besar hati. Karena
agama-agama yang ada dan dianut para peserta didik merupakan realitas sosial dalam bentuk atau

wujud paling konkret dari agama

Dalam realitas dan eksistensinya yang demikian, implementasi moderasi beragama dan
penguatannya memiliki tujuan untuk mengarahkan kehidupan seorang peserta didik menuju
“tujuan akhir kehidupan.” Untuk menggapai tujuan akhir inilah mengharuskan peserta didik
melakukan hal-hal baik dan benar mulai dari sekarang, semasa di ada di Sekolah Dasar.
Implementasi terhadap kedua hal ini harus dimulai sejak dini, alasanya fakta lapangan yang tidak
bisa dipungkiri, adalah realita pada level dan kelompok tertentu, agama sering dijadikan sebagai
alasan untuk aksi-aksi yang tidak patut. Bahkan dengan pelbagai rasionalisasi dan arogansi rohani
yang sempit, agama sering direduksikan sehingga seolah-olah menjadi sumber atau aspirasi untuk
permusuhan antara orang-orang yang beragama. Jadi sangat perlu akan pemahaman yang benar
berkaitan dengan ajaran agama dan juga memiliki praktik moral-religius yang sesuai sehingga
orthopraksis agama dapat dihidupi dan jadi penjamin untuk kehidupan sosial religius yang damai

dan toleran.

Tesis terakhir di atas merupakan kebutuhan-kebutuhan sosial religius yang sangat
diperlukan hari-hari ini. Opini demikian tidak mengada-ada, karena kuat alasannya, bahwa yang
menentukan hidup damai dan hidup toleran adalah (manusia) para pemeluk agama itu sendiri, yang

sudah harus dimulai sejak dini, pada konteks tulisan ini dimulai di sekolah dasar-sekolah dasar.



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Adapun dasar ajaran dari moderasi beragama adalah saling mengasihi dan saling
menghormati antarsesama (pemeluk agama) sebagai makhluk yang dijadikan Tuhan seturut
gambar dan rupaNya. Buku Suci Old Testament yang diakui agama-agama besar di dunia
menegaskan; “Hendaklah Kita menjadikan manusia menurut gambar dan rupa Kita... Menurut
gambar Allah diciptakanNya dia; laki-laki dan perempuan diciptakanNya mereka.” (Cfr. Genesis,

1:26). Jadi semua manusia adalah “se-sama”.

Atas dasar pokok-pokok pikiran di atas, maka ranah pendidikan dasar harus menjadi
sasaran dari sosialisasi dan seminari moderasi agama dan penguatan moderasi beragama. Titik
start mulai dari sana. Jika pewujudan moderasi menjadi nyata maka dapat disimpulkan secara
gamblang, dan kebenaranya mencapai seratus persen, bahwa benarlah agama apapun mengajarkan
kebenaran, membenarkan dan mendukung nilai cinta kasih, hidup damai dan hidup toleran
antarsesama umat manusia dari latar belakang agama apapun. Agama kemudian menjadi sumber
inspirasi untuk kehidupan rukun dan damai di masa selanjutnya dan bukannya aspirasi untuk

melahirkan sikap intolerasni dan ekstremis-radikal.

Untuk mencapai perwujudan hidup yang moderat, hidup damai, hidup toleran dan saling
mengasihi antarumat beragama, permasalahan kemudian yang mau diatasi adalah apakah
diperlukan bentuk sikap hidup moderat atau sikap praksis seperti apa yang seharusnya diwujudkan
dalam kebersamaan dalam keberagaman agama? Kiranya Actus (Perbuatan, tindakan) Kehadiran
yang moderat, yang tanpa prasangkah, tulus dan ikhlas sifatnya menjadi mahkota dari penguatan
moderasi beragama. Actus kehadiran yang moderat dapat terlaksana dan terjadi manakala
didukung sikap dan kesediaan memandang agama lain, dalam hal ini para peserta didik dan
agamanya ada sebagaimana adanya dan diberi ruang untuk tumbuh-kembang dan tidak menjadi

saingan yang mencelakakan atau untuk meniadakan kehadirannya.

Pendasaran terakhir ini adalah tujuan akhir dari salah dua program Kementerian Agama
yakni moderasi beragama dan penguatan moderasi beragama di bumi Indonesia tercinta ini dan
sekaligus untuk melenyapkan sikap ekstrem, radikal dan intoleran. Sasaran paling tepat dan
berpengharapan adalah dengan memulai implementasinya pada rana pendidikan dasar, pada para

peserta didik baik di SDI (dan SDN, juga private schools). Pada ranah ini tidak saja ilmu agama

3



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

yang kita ajarkan tetapi praksis bagaimana hidup moderat dalam beragama diimplementasikan
dengan leluasa pada wujudnya, yakni actus kehadiran yang moderat sangat dekat dengan ranah

psikomotor.

Untuk memahami keseluruhan tulisan ini maka alur tulisan akan bergerak mulai dari,
pertama, pemahaman akan literasi agama, kedua, penguatan moderasi agama, dan ketiga aktus
kehadiran yang moderat yang tertata pada orthopraksis nilai di lingkup Sekolah Dasar. Selanjutnya
ada beberapa point yang dapat menjadi refleksi bersama dan seberkas harapan untuk
dimanifestasikan yang tercatat pada bagian penutup untuk menjawabi permasalahanya berkaitan
dengan manakah wujud penguatan moderasi agama yang harus diimplementasikan untuk dan

dalam membangun interaksi dan relasi antarpeserta pendidik yang berlatar belakang aneka agama.
1. LITERASI AGAMA

Untuk memahami lebih lanjut tulisan ini maka lebih awal diuraikan beberapa point
berkaitan dengan literasi agama, sebagai berikut; pengertian agama, makna agama dan motivasi
agama. Dengan literasi ini diharapakan memudahkan pemahaman dan penerapapan sikap hidup
yang moderat, dengan menonjolkan aspek humanitas yang mengharuskan kehadiraan riil dalam
pergaulan, interaksi dan relasi antarsesama, antarpenganut dari berbagai latar belakang agama,

khususnya di kalangan peserta didik.
a) Pengertian Etimologis Dan Essensial Agama

Pada suatu pemaparan semi teologis, pastor Octo mengungkapkan, bahwa dari
Bahasa Sanskrit, secara etimologis ditemukan dua pengertian kata agama, yakni arti pertama
dari Kitab Samdarigama: “Agama berasal dari kata ‘A’ dan ‘Gam’. 4 - (awalan) artinya
Tidak dan GAM artinya: Pergi, berjalan. A- (sebagai akhiran) untuk menegaskan sifat. Jadi
Agama secara etimologis diartikan sebagai “Keadaan tidak pergi, Keadaan tidak berjalan,

keadaan tidak berubah, arti lainnya sama dengan “Permanent”, “abadi”, atau “kekal”.

Arti kedua, dari Kitab Sanarigama; Agama terkomposisi dari ‘A’ (= tanpa, tiada,

kosong), ‘Ga’ (tempat), ‘Ma’ (terang Matahari). Dari struktur etimologis ini kita sulit untuk



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

menyimpulkan suatu pengertian harafiah. Kita mungkin hanya mengatakan agama itu
‘sesuatu yang penuh misteri atau situasi terang matahari yang mengatasi ruang dan tempat’

(Octo, 2014).

Dari Bahasa Latin (dalam Jurnal Vinea, 2016), term “Religion” (vang diartikan
dalam bah. Indonesia sebagai agama) berasal dari kata Latin “Religio”, yang terkomposisi
dari kata Re + Ligare; yang artinya to bind back — to rebind — re establish sama dengan
mengikat kembali — membangun kembali melalui worship keintiman antara Allah dan

Manusia dan damai antar manusia itu sendiri.

Ada juga pendapat lain, bahwa Religion berasal dari re + legere yang artinya to re —
read (= membaca kembali). Namun etimologi ini kurang popular dalam spiritualitas barat.
Selanjutnya dapat dijelaskan sebagai berikut. Bahwa pada abad I SM, Cicero atau Marcus
Tullius Cicero (seorang filsuf dan orator, pengacara berkebangsaan Romawi, hidup 106 SM
- 43 SM) menjelaskan bahwa religio berasal dari religere, suatu modifikasi kecil atas Kata

Kerja Latin Legere yang berarti memanen atau mengumpulkan.

Cicero juga menghubungkan religio dengan aktivitas re-legere (membaca kembali)
yakni menyelidiki dan melaksanakan secara teliti, seksama. Cicero lalu mengartikan agama
sebagai “pelaksanaan yang cermat dan dengan segenap hati, pemusatan seluruh perhatian
pada segala sesuatu yang berhubungan dengan kultus terhadap dewa dewi”. Pada abad
berikutnya, tahun AD, Tertulianus seorang penulis Romawi yang berasal dari Afrika Utara
mengemukakan hal yang berbeda, bahwa etimologi agama adalah religare, yang berarti
“mengikat” karenanya agama berarti ikatan kewajiban, utang antara manusia dengan Allah,

(Kotan, 2021)

Setelah beberapa uraian berkaitan dengan arti etimologi agama, berikutnya adalah arti
essensial agama. Agama diartikan sebagai expresi atau ungkapan iman. Kata lainnya, iman

mendapat bentuk yang paling konkrit dalam agama. Dalam dan melalui agama juga orang beriman

dapat mengomunikasikan imanya dengan orang lain (beriman dan tidak beriman). Pada arti



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

demikian, iman harus berkembang sampai pada pengharapan dan kasih serta melahirkan sikap

adoratif seutuhnya kepada Allah.

Selain arti essensial di atas, agama juga diartikan sebagai jalan, sarana, lembaga yang
denganya orang lebih mendekatkan diri dengan Tuhan. Atas arti ini agama harus memampukan
manusia untuk mengungkapkan relasinya dengan Tuhan, atau yang setara dengan ”Yang Sakral”.
Schingga sescorang yang hidup dalam persatuan dengan ’Yang Sakral” menampakkan dalam
hidupnya ciri-ciri antara lain, kasih, suka cita, damai sejahtera, kesabaran, kemurahan, kebaikan,
kesetiaan, kelemahan-lembutan dan penguasaan diri dan kesemuanya ini adalah buah-buah Roh atas
dasar iman. Karena itu kedekatan dengan Tuhan akan ditandai oleh adanya ketulusan, keterbukaan
dan cinta kepada sesama. Melalui agama diwujudkan relasi personal (dan juga komunal) manusia

dengan Tuhan.

Jika menyinggung soal “wujud iman yang konkrit” maka ia nampak pada tanggung jawab
manusia akan dirinya sendiri, sesama dan lingkungannya/ alam semesta. Dengan tanggung jawab ini,
manusia telah berjuang mengangkat nilai-nilai universal antara lain; kebenaran, kebaikan dan
keindahan (Verum, Bonum dan Pulchrum) dan lain-lain untuk suatu tatanan kehidupan, dan

kehidupan yang diidealkan adalah kehidupan yang damai, toleran dan bahagia.

Jadi pernyataan terakhir di atas mensyaratkan bahwa hal yang paling pokok dalam agama
adalah sikap batin. Agama yang bersifat semata lahiriah dengan sendirinya akan menjadi formalisme
dan sering hampa tanpa makna. Sedangkan berisfat spiritual apalagi mengarah kepada situasi
ekskatologis adalah keyakinan murni atau iman sejati. Iman seperti ini perlu diejawantahkan dan

terexpresi melalui agama. Jadi ada kaitan erat anatara iman dan agama.

Berangkat dari literasi pengertian di atas dapat ditarik benang merah sebagai berikut,
bahwa agama memberi indikasi tentang sifat ‘terikat kepada’. Maksudnya terikat kepada asal-usul
pertama dan tujuan terakhir. Jelasnya bahwa ‘Yang Pertama (Alfa) dan Terakir (Omega)’ mendapat

porsi perhatian lebih besar dari semua yang lain. “Alfa dan Omega” itu adalah Tuhan, Yahwe.”

Berdasarkan persepsi umum agama diartikan juga sebagai suatu sistematisasi nilai-nilai
dalam keterikatan pada suatu transcendental Power (Kuasa transenden) yang menyatakan dirinya
kepada manusia entah itu melalui gejala alam, daya pikir manusia atau wahyu. Misteri nilai ini tidak

hanya menggarisbawahi Allah itu transendens tetapi sekaligus imanens (jauh namun dekat).



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Sistematiasi nilai sebagaimana disebutkan di atas dikonstruksi dan dikomunikasikan melalui
sistem lambang. Ada tiga konsep praktis menurut Geertz (dalam Kleden, 2002) tentang sistem
lambang yang memproduksi makna seperti; Tanda (Sign), Simbol (Symbol) dan Ikon (Icon).
Pertama, TANDA. Tanda selalu berarti menunjuk kepada sesuatu yang lain (revealing). Ex. Asap

menunjukkan api.

Kedua, LAMBANG/ Symbol. Simbol ini mempunyai sifat ganda. Dia tidak hanya
menyatakan sesuatu (revealing) tetapi juga menyembunyikan sesuatu (concealing). Karena itu
symbol baru dapat mengkomunikasikan makna kalau ada shared meaning (Kesepakatan
Pemaknaan). Karena ada pengetahuan yang tidak terungkap di dalamnya, (tacid knowledge), maka

symbol membutuhkan penafsiran yang heroistik.

Ketiga, IKON. Ikon adalah istilah khusus untuk symbol yang dianggap “Sakral”.
Sebagaimana Tanda, IKON menunjukkan kepada sesuatu yang sakral/ suci, yang berkaitan dengan
representasi kehadiran Yang Ilahi. Seperti halnya Lambang, IKON ini menyatakan sekaligus
menyembunyikan Yang Kudus (Revealing and Concealing the sacred). Namun apa yang membuat
IKON lebih dari sekedar tanda dan lambang adalah karena KEYAKINAN bahwa ikon mempunyai
fungsi “Menghadirkan” Yang Kudus.

b) Makna Agama

Hans Kung (seorang teolog) dan pelopor Etika Global (Weltethos), yang pada
tesisnya lebih menggambarkan kesamaan di antara agama-agama dunia ketimbang

menekankan hal-hal yang membedakan (https://media.neliti.com, 6/11/2023,15.25),

menegaskan, bahwa agama tidak untuk didefinisikan dan sulitnya seperti mendefinisikan
seni. Benarlah apa yang dikatakan itu, karena agama itu untuk dihayati dan dihidupi. Agama
bukan “sesuatu” di luar diri tetapi sebaliknya dan dia adalah hidup manusia; agama bukan
“ditambahkan” ke dalam kemanusiaan. Agama itu hidup dalam hati orang. Agama mesti
menobatkan dan memurnikan hati orang dari dalam. Dalam hal ini agama adalah “kekuatan
iman yang membersihkan hati manusia dari niat buruk dan jahat.” Atas dasar pemikiran ini

kemudian sangat memengaruhi pemahaman akan makna agama.



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Dikutip dari pemikiran misiolog Pastor Octo (Octo, 2014) dipaparkan, bahwa agama

memiliki makna sebagai pengalaman dan pengahyatan, agama berkaitan dengan Yang Ilahi,

agama menyangkut relasi, perjumpaan dan kepercayaan.

)]

2)

3)

Agama adalah pengalaman dan penghayatan. Agama merupakan pengalaman pribadi
manusia di mana Allah dialami dalam hati (bathin) sebagai pusat diri manusia. Agama
adalah “apa yang dibuat manusia dalam kesendiriannya” sebab jika manusia tidak pernah
menghayati kesendirian manusia, manusia tak pernah bersifat religius. Agama juga
berarti menerima kehadiran dan kedekatan Allah di dalam diri sesama. Dimana manusia
mulai mengkomunikasikan pengalamannya akan Allah ke dunia luar dirinya, di sana ia
melangkah keluar dari ketertutupan dirinya dan membentuk sebuah komunitas beriman.
Dari sebab itu agama adalah “kesendirian dalam kebersamaan.’ Jadi agama bermata dua:

individual dan social, particular dan universal.

Agama Berkaitan Dengan Yang Divinum (ilahi). St. Agustinus, teolog dan pujangga
gereja, memakai term religio untuk menunjukkan worship/ penyembahan, pola-pola
aksi/ kegiatan melalui mana umat secara sadar menghadapkan diri mereka kepada Allah
dalam sembah bhakti dan puji-pujian. Agama seterusnya dipahami sebagai himpunan
aksi-aksi spesifik seperti peribadatan, ritus, tingkah-laku etis, doa-doa dan kurban-

kurban persembahan yang ditujukan kepada yang Ilahi.

Agama itu menyangkut relasi, perjumpaan dan kepercayaan akan sesuatu yang ultimo,
transenden atau agama sebagai pengakuan akan “Ada Yang Lebih”. “Ada” ini menjadi

dasar, awal, pusat, dan akhir eksistensi manusia.

Dalam konteks tertentu, agama juga dikaitkan dengan perasaan seperti emosi,

inspirasi, rindu dan antusiasme. Para filsuf seperti; F. Schleiermacher, mengatakan bahwa

“esensi agama terkandung di dalam perasaan ketergantungan pada yang absolut.” Emmanuel

Kant mengakui bahwa ‘agama adalah pengakuan akan tugas-tugas sebagai perintah-perintah

Ilahi.” Agama memberikan makna yang konperehensif akan hidup, menjadi jaminan bagi



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

nilai-nilai tertinggi dan norma-norma yang bersifat tanpa syarat, memberikan komunitas dan

‘rumah-rohani’.

Dalam sebuah agama biasanya terdapat aspek-aspek esensial seperti creed, code,
cult, community-structure dan transcendent. Creed: Segala sesuatu yang bergerak menuju
“penjelasan” tentang makna ultimo kehidupan. Code: Hukum tingkah-laku atau etika yang
meliputi semua aturan dan kebiasaan bertingkahlaku dalam sebuah agama. Cult: Kultus
berarti semua aktivitas ritual yang menghubungkan seseorang kepada yang transenden baik
secara langsung maupun tidak langsung. Community-structure: Ini menunjukkan kepada
relasi antara para pengikut. Transcendent: menunjukkan, ini adalah awal, sentrum, dan akhir

eksistensi/ hidup manusia.

Makna agama dalam pemahaman konkrit lebih menunjukkan segi religiositas atau
pengalaman religius seseorang dari pada suatu konsep teknis dan abstrak, iman konkrit dari
pada institusi. Religiositas yang dimaksudkan di sini adalah pencaharian mendasar
seseorang beragama berkaitan dengan asal-usul yang menjurus kepada asal usul keilahian.
Jadi religiositas mendahului agama. Agama itu tidak hanya menyangkut hal teoretis tetapi
hidup sebagaimana kita hayati. Relasi harmonis antara manusia dan Tuhan yang ditata dalam
sebuah agama akan menghasilkan ‘ketenangan, kedamaian dengan sesama.” Namun, untuk
pencapaian kearah sana rekonstruksi pemahaman keagamaan umat manusia menjadi niscaya
untuk dikembangkan. Agama hendaknya berperan menghantar manusia menjadi individu

dewasa, merdeka dan bertanggungjawab di tengah-tengah masyarakat (Kotan, 2021).

Agama dan ajarannya adalah sistem kebenaran yang berperan mengubah watak
manusia yang tidak tampan ke dalam kejujuran, keadilan dan kebenaran. Watak manusia
tidak diubah karena sebuah tekanan demonstratif dari luar tetapi karena ada keyakinan
pribadi yang mendalam, yang lahir dari kehengingan (meditasi) dan kebeningan diri, (suci,

murni, tak bercela).

c) Motivasi Agama



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Proses globalisasi terus mengalir dalam realita. Ia telah, sedang dan akan (terus)
berlangsung dengan menghadirkan dan menuntut kewajiban baru bagi setiap orang.
Kehadirannya menuntut cara berpikir, cara bertindak, carah hidup yang sangat adaptatif.
Apakah cara hidup beragama pun demikian adanya? Inilah pertanyaan yang membutuhkan

refleksi terus menerus dari setiap kita yang mengakui menganut salah satu agama.

Fakta ini secara personal maupun secara komunal amat sangat memicu eksistensi
para penganut agama untuk mengajukan pertanyaan berikut ini: “Seperti apa agama yang
seharusnya dihidupi di zaman global ini?” Pertanyaan ini senada dengan pertanyaan:

“Mengapa manusia beragama sampai saat ini?”’

Menjawab pertanyaan di atas, hanya sangat mungkin kita mengutip pikiran fisikawan
Albert Einstein yang mengatakan bahwa “Meskipun agama dan ilmu (yang melahirkan
kemajuan saat ini) berbeda, namun keduanya mempunyai hubungan timbal-balik yang kuat.
Agama menentukan tujuan dan sebaliknya, ilmu hanya diciptakan oleh orang yang jiwanya
penuh dengan keinginan untuk mencapai kebenaran dan pengertian serta sumber
perasaannya memancar dari bidang agama,” Jadi jika seorang sarjana (ilmuwan) yang tidak
mempunyai kepercayaan, kedudukannya dapat dikatakan secara kiasan; Ilmu tanpa agama

lumpuh dan agama tanpa ilmu buta” (Elshabrina, 2013).

Opini Einstein ini secara lugas dapat diuraikan lebih bebas, bahwa walaupun
kemajuan sebagai symbol kehebatan pengetahuan manusia dan sangat berkuasa atas hidup
manusia hari-hari ini, tetapi penguasaan akan ilmu dan teknologi tidak akan secara sepihak
saja menjamin tercapainya taraf kehidupan bahagia dan sejahtera dalam arti yang paling

esensial.

Dampak negatif teknologi (sebagai bukti kemajuan pengetahuan manusia) telah
mendatangkan tragedi yang sangat menyedihkan hidup manusia, dan pikiran rasional
tidaklah cukup untuk memecahkan masalah-masalah kehidupan sosial manusia. Agama

kemudian tampil mengarahkan sikap laku dan cara berpikir yang lebih manusiawi. Pada titik

10



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

ini mau ditekankan, bahwa “Semua spekulasi yang benar dalam dunia sains bersumber dari

rasa religius yang dalam dan tanpa perasaan” (Elshabrina, 2013).

Pada tataran ini kemudian secara umum orang-orang yang dikategorikan dalam
kelompok religius menyatakan, bahwa ‘“hasil teknologi sebagai buah kemajuan sains
memudahkan manusia dalam mengelola hidup, dan agama berperan mengarahkan manusia
untuk meraih kebahagian dan sejahtera (ronai dan bathiniah)”. Kemudian keyakinan akan

hal ini terekspresi dalam berbagai bentuk dan cara beragama.

Meskipun ada banyak agama dan cara beragama, secara umum menurut Hardjana
(2002) ada enam faktor yang mendorong atau memotivasi manusia untuk beragama, antara

lain.
1) Mendapatkan keamanan

Alam dunia yang manusia huni ini memiliki sejarahnya dan ceritanya sendiri-
sendiri oleh para penganut agama (kepercayaan) yang agamanya berasal dari bumi di
mana ia ada hidup dan bergiat (agama asli/ agama pribumi/ agama suku/ agama warisan
para leluhur dan juga penganut agama yang agamanya berasal dari “dunia” luar yang
masuk ke dalam kelompok penganut agama asli melalui usaha penyebaran (para

penyebar) atau lewat pemaksaan (penakluk atau penjajah).

Kehidupan di dunia ini dinamis, menarik, mengaguman namun tidak selalu
aman. Realita mencatat bahwa alam tidak selalu rama, baik dan simpatik terhadap
manusia. Keadaan tidak nyaman dapat terjadi di darat, laut dan udara bahkan di antara

manusia penghuni bumi itu sendiri. Dunia memiliki sifat tremendum (menakutkan).

Realita dunia, tempat huni manusia, ada malapetaka alami dan malapetaka
manusiawi. Ada penderitaan, kesusahan dan ancaman silih berganti. Akibatnya manusia
mencari keamanan dan keselamatan. Untuk terjamin keamanan lahirlah paham

kosmologis (hidup selaras dengan alam) dalam agama pribumi/ asli dan pandangan

11



2)

3)

Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

soteriologis (perlu ada seorang penyelamat) dalam agama dari “dunia” luar. Dan hal ini

ditemukan dalam (ajaran) agama.
Perlindungan

Dunia tidak selalu menjamin suatu kepastian dan dapat dijadikan pegangan,
bahkan dijadikan pelindung utama dan segala-galanya. Singkat kata manusia tidak
menemukan sesuatu yang sungguh-sungguh dapat diandalkan. Mereka yang bersandar
pada lingkungan, ternyata tidak membantu manakala dibutuhkan. Mereka yang
berlindung pada orang-orang kuat dan berkuasa, hanya ada dalam jangka waktu tertentu.
Jika tidak berkuasa dan tidak kuat lagi, kepada siapa harus berharap. Bahkan perlu
bayaran mahal untuk sedikit perlindungan. Bagi yang berkuasa dan memiliki power,
pencari suaka/ pencari perlindungan dipandang sebagai obyek bahkan sering
dikorbankan. Orang yang berkuasa dan kuat pada titik tertentu tidak bisa diandalkan
jadi pelindung.

Dalam keadaan seperti ini manusia lari kepada agama. Karena di sana diyakini
Tuhan, Si Providentia Dei (Sang penyelenggara kehidupan) dapat diandalkan. Dialah
pelindung abadi penguasa satu-satunya dan kuat dalam berkuasa. Keyakinan akan

perlindungan hanya pasti pada dan di dalam Tuhan.
Menemukan Penjelasan

Manuisia diliputi berbagai pertanyaan ketika hadir, ada dan hidup di duia ini.
Pertanyaan-pertanyaan itu menuntut jawaban dan penjelasan. Manusia
mempertanyakan hidupnya, asal-usulnya. Dari mana ia dan haru kea rah mana atau
kemana tujua akhir hidupnya? Ia mempertanyakan penyebab pertama yang tidak
disebabkan dari adanya dunia ini dan kemana ia harus pergi/ mengarahkan hidupnya

setelah selesai di dunia ini.

Manusia bertanya siapa yang menjadikan dunia dan pengatur hidup ini? Lalu

mengapa mesti ada malapetaka, bahaya dan aneka ancaman, kesusahan, penderitaan,

12



4)

S)

Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

bencana dan mengapa ada kematian. Inilah serangkaian pertanyaan fundamental yang

saban hari menghampiri manusia.

Agama kemudian hadir berkaitan dengan jawaban atas pertanyaan-pertanyaan
fundamental itu. Agama bergerak di bidang misteri kehidupan, dan yang mampu
menjelaskan dan membuat yakin setiap penganutnya, “bahwa Tuhan adalah asal dan
tujuan kehidupan”. Maka manusia penganut agama merujuk segala tanyanya pada
agama untuk mencari “kejelasan” atas segala yang misteri, atas makna hidup dan

eksistensi awal dan akhir alam raya yang dihuni.
Memperoleh Pembenaran Praktek Hidup.

Ada berbagai keutamaan dan nilai sebagai kebajikan yang dipraktikan dalam
kehidupan antarumat dan bermasyarakat. Di sana terdapat berbagai praktik hidup yang
baik dan berguna. Ada lingkungan hidup yang terebentuk dari pribadi-pribadi yang
“rajin bekerja”. Ada yang memedomani interaksi sosial yang “sopan santun”. Ada yang
menjunjung penuh nilai berkaitan dengan hidup bersama, seperti “tolong-menolong.”
Dalam praktek hidup bernegara, ada kegiatan seperti “upacara bendera.” Semua praktik

ini amat berarti dan diperlukan.

Segala nilai yang dipraktikan memiliki daya tarik dan daya dorong agar orang
melaksanakannya. Agar orang lebih berminat dan tertarik untuk melaksanakanya dalam

praktik hidup, ditambahkan ke sana motivasi agama.

Agama mengajarkan kita, bahwa sesungguhnya jika mempraktekan nilai-nilai
itu adalah bukti bahwa kita juga ikut berkarya bersama Tuhan. Kita adalah colaborator
dan cocreator. lkut serta dalam pembangunan dunia merupakan bagian integral dari
hidup beriman. Dengan pembenaran nilai-nilai oleh agama maka runtuhlah sikap
feodalis, egois-individualis, materialis, kapitalis dan hedonis sesat, intoleran, radikal

dan ekstremis dan inklusif.

Meneguhkan Tata Nilai

13



6)

Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Nilai-nilai dan keutaman yang dipaparkan di atas dihidupi dalam kehidupan
bersama. Jadi ada nilai etis-moral yang jika diejawatahkan membuktikan perilaku
manusia sebagai manusia. Jika nilai yang diejawantah itu sesuai dengan kehidupan dan
menghidupi kebersamaan akan terus dihayati dan dilestarikan dan biasanya nilai-nial itu

bersifat universal.

Untuk lebih mengharuskan manusia “memeluk” nilai itu, manusia
membutuhkan sumber motivasi lain yang paling hakiki untuk berjuang memiliki dan
mewujudkannya. Agama dan ajarannya dapat memotivasi, memberi dorongan,
mendukung dan meneguhkan manusia, terkhusus para penganut agama untuk

mewujudnyatakan nilai-nilai dan keutamaan itu.

Berkat agama, manusia mendapat kekuatan, dorongan dan pemantapan dalam
pelaksanaan nilai-nilai kehidupan. Dengan motivasi keagamaan, nilai jahat ditolak dan
dilarang dilakukan dan mengharuskan atau mewajibkan setiap penganutnya melakukan

nilai-nilai baik, bahkan bonum optimum.
Memuaskan Kerinduan

Tidak disangkal bahwa tidak pernah puas adalah juga satu sifat manusia.
Manusia dan keinginannya harus selalu dipenuhi. Manusia selalu ingin lebih. Dambaan
untuk dipenuhi dan menjadi lebih tidak terbatas pada panca indera bersifat jasmaniah
tetapi juga pada jiwanya yang paling dalam. Manusia sebagai makhluk rohani ingin
mencapai nilai rohani yang paling sublime, paling luhur dan mulia. Suatu nilai
adikordati yang memenuhi dan memuaskan hasrat manusiawi yang paling dalam, yaitu

Tuhan sendiri.

Dengan dan melalui beragama manusia mendapat cara atau jalan untuk
menggapai Tuhan. Karena itu manusia menganut agama untuk memenuhi hasratnya

yang paling dalam yakni menemukan dan berdiam dalam Tuhan. Manusia rindu akan

14



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Tuhan. Rindu berdiam dalam kebahagiaan rumah Tuhan (Mzm.63:1-2), “Jiwaku haus
kepadaMu, tubuhku rindu kepadaMu, seperti tanah yag kering dan tandus, tiada berair”.

Pada saat ini kebutuhan panca indera menjadi tidak berarti atau tidak
memuaskan manusia karenanya dipandang sebagai hambatan untuk menggapai Tuhan,
dan agama dijadikan jalan yang penting untuk menggapai Tuhan pemenuh segalanya.
Dalam dan melalui agama para penganut agama hendak memuaskan diri, memenuhi
kerinduannya yang paling substansial dan esensial yakni berteduh dalam Tuhan. Inilah

pemuasan dambaan rohaniah yang paling tinggi.
2. PENGUATAN MODERASI BERAGAMA

Di antara tujuh program unggulan Kementerian Agama RI, ada program berkelanjutan
yakni pertama, Moderasi Beragama dan kedua, Penguatan Moderasi Beragama. Uraian lanjut
tidak lagi mengupas tentang moderasi beragama tetapi lebih diarahkan kepada ‘“Penguatan

Moderasi Beragama” (https//kemenag.go.id, Nasional, 20230 diakses 5/11/2023).

Jikalau bicara tentang penguatan moderasi agama maka persyaratanya adalah seluruh
warga Indonesia yang plural dalam agama sudah sepaham dan sependapat tentang “Moderasi
Beragama” dan sudah (mulai) memraktekan moderasi agama itu dalam keseharian hidupnya.
Pekerjaan ikutannya adalah penguatannya sehingga menjadi hak paten, kemudian diupayakan
kewajiban-kewajiban untuk mewujudnyatakan moderasi beragama itu. Jika demikian yang
diharapkan dan jadi program unggulan, serta kebijakan pemerintah (Kementerian Agama RI)
maka paham moderasi beragama lebih menjurus kepada orthopraksis nilai-nilai. Nilai-nilai
kehidupan ini diharapkan sungguh mendarat di hati warga bangsa dan berwujud pada tindakan

nyata.

Penguatan moderasi beragama sebagai kebijakan dan program unggulan berikutnya,
tidak lain dan tidak bukan bertujuan untuk meningkatkan praksis hidup moderat, hidup rukun,
hidup damai dan toleran antarumat beragama. Dengan demikian dapat memupus lenyap cara

hidup ekstrem, radikal dan inklusif intoleran yang mencelakakan kebersamaan.

15



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Untuk penguatan moderasi dan memulai perwujudannya maka ranah pendidikan formal
di Sekolah Dasar baik Inpres maupun Negeri merupakan sasaran tepat orthopraksis nilai-nilai
moderasi beragama secara struktural dan kultural. Sasaran penguatan ini juga untuk
menumbuhkan karakter sosial, toleran dan untuk tujuan humanistik (mampu memanusiakan
manusia), sehingga searah dan sejalan dengan filosofi “Si tou timou tumou tou,” yang dihidupi

dan dihidupkan Sam Ratulangi, si Pahlawan Nasional dari Sulawesi.

Filsofi itu jika diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia, berarti “Manusia baru dapat
disebut sebagai manusia, jika sudah dapat memanusiakan manusia.” Filosofi ini adalah
ungkapan kemanusiaan yang pada praksisnya berwujud ‘“menerima dan menghormati
keberadaan sesama”. Dalam konteks kita sekarang, filosfi ini mendukung sikap hidup bersama
yang melahirkan dan membentuk semangat kerjasama untuk berjuang dan bersama-sama
menciptakan kesatuan, harmoni, rukun damai dalam semangat toleransi serta rasa hormat yang
tinggi akan keberadaan yang lain, (http://www.alkitab.or.id, layanan. diakses, 5/11/2023,
22:55).

Padanan filosofi tersebut dengan dan dalam koridor “Penguatan Moderasi Agama”
sebagai program unggulan pemerintah dapat dijalankan secara strukutral mulai dari pimpinan
sekolah sampai kepada tenaga pendidikan (khususnya para guru agama) dan tenaga
kependidikan yang ada di sekolah. Kesepahaman, kesependapatan dan kesediaan dalam
perjuangan yang sama untuk hidup rukun, hidup toleran, saling menghormati dan menghargai
dan siap sedia memupus lenyap cara hidup ekstrem, radikal dan eksklusif yang mencelakakan

kebersamaan dan merusak tujuan pendidikan, mendapat tempat dan peluang yang berimbang.

Sedangkan secara kultural dapat diartikan sebagai kesephaman sebagai manusia
berbudaya dan beradab untuk membina-didik diri dan para peserta didik untuk tunduk pada
budaya saling menghormati dan menghargai karena nilai dasar budaya adalah menghormati apa
yang telah diperjuangkan para pendahulu dan mewariskan hal-hal yang baik dan benar untuk
kehidupan kemudian. Pada point ini nilai kebersamaan dalam keberagaman sangat dijunjung
tinggi untuk persatuan dan kesatuan. Budaya mencintai Bangsa dan Negara serta menjaga

keutuhan dan kesatuan menjadi junjungan dan perjuangan sampai titik darah terakhir.

16



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Uraian singkat di atas menggarisbawahi kebijakan pemerintah, bahwa moderasi agama
harus menjadi gerakan bersama karena pudarnya sikap toleran di tengah masyarakat majemuk.
Karena sebagian masyarakat telah terpesona dan menghidupi ideologi transnasional dan
bersifat eksklusif dalam getho agama yang dikonsumsi secara baru. Atas bahaya ini maka

penguatan moderasi beragama sangat penting dan utama di situasi Inodensia hari-hari ini.

“Dahulu kita secita-cita bahwa negara kita adalah Negara Kesatuan Republik Indonesia,
kita semua adalah manusia Indonesia sebelum “ras-ras baru” memutuskan tali persaudaraan
kita,dan merusak kebersamaan kita; agama dan paham baru memisahkan kita, politik mencerai
beraikan kita, paham dan ideologi baru menyusup pikiran dan hati masyarakat dan merongrong
keberadaan NKRI, Pancasila, UUD 1945 dan Bhineka Tunggal Ika, (Kementeria Agama RI,
2019).

Karena itu di sekolah-sekolah sangat perlu dipikirkan kurikulum yang mendukung
moderasi beragama dan pelaksananaan penguatnnya sehingga mampu dan tegas menolak sikap
dan paham ekstremis, radikalis dan eksklusivistis. Imbasnya adalah para tenaga pendidik
dituntut untuk selain memiliki empat kompetensi dasar, dituntut pula memiliki wawasan

kebangsaan dan mendukung kearifan lokal yang sungguh humanistik dan moderat.

Pendidikan di Sekolah Dasar-Sekolah Dasar di era ini, di samping berorientasi dasar
renponsif terhadap perkembangan teknologi dan pengetahuan juga harus berorientasi
spiritualistik dengan person penentu adalah guru-guru secara umum dan guru-guru agama
secara khusus, yang berpaham humanistik dan berwawasan kearifan lokal sehingga output yang
diharapkan adalah generasi holistik, generasi yang cerdas, berkarakter religius (berwujud
orthopraksis) dan humanistik moderat. Tujuan selanjutnya adalah memupus tuntas sikap

radikal, ektremis, intoleran, trust claim, prejudice, eksklusif dan picik.

Atas harapan dan gerakan bersama utuk moderasi agama yang demikian maka “Actus
Kehadiran yang moderat” sebagai wujud nyata dari Peguatan Moderasi Beragama akhirnya
dapat menunjukkan dan membuktikan sikap harmonis, kehidupan yang ramah dan toleran,

saling menyapah sebagai saudara-saudari sebangsa dan setanah air, saling berinteraksi dengan

17



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

dasar religiositas yang benar dan siap membentengi civitas dan seluruh anggota masyarakat
dari paparan ajaran dari kelompok-kelompok yang tidak selaras dengan ideologi Pancasila,

kehidupan berbhineka tunggal ika, dan satu kesatuan dalam Negara Republik Indonesia.
. ACTUS KEHADIRAN MODERAT WUJUD PENGUATAN MODERASI BERAGAMA

Gagasan brilian dari mantan menteri agama Lukmam Hakim Saifudin berkaitan dengan
Moderasi Beragama, mengajak semua kita sebagai warga Negara Indonesia (=masayarakat
beragama di Indonesia) untuk membangun komitmen bersama menciptakan ‘“kebersamaan
hakiki dalam keberagaman.” untuk menjaga keseimbangan yang wajar antarpersoalan agama
dan soal kepemerintahan, untuk saling menghargai seluruh umat beragama, untuk saling
mendengarkan dan untuk saling belajar guna meminimalisir (meniadakan) perbedaan dalam

menciptakan hidup bersama yang bahagia dan sejahtera atau bonum commune.

Karena itu keanekaan agama/ pluralitas agama di Indonesia secara de facto tidak boleh
dipaksakan menjadi sesuatu yang wuniform melainkan harus dipelihara dan ditumbuh-
kembangkan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara yang demokratis. Kehadiran agama-
agama di Indonesia dapat meneguhkan iman para penganutnya agar saling membelajarkan
nilai-nilai positif keagamaanya, bahkan dalam keberagamaan kita dapat saling melengkapi,

(Kementerian Agama RI, 2019).

Dalam konteks moderasi beragama yang demikian mengharuskan setiap penganut
agama mempraktekan cara hidup beragama yang lebih menekakan nilai-nilai universal
(ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, musyawara-mufakat, adil dan beradab serta untuk bonum

commune/ kesejahtaraan yang seimbang) untuk dan dalam hidup bersama dengan yang lain.

Hidup bermoderasi beragama dan penguatannya mendorong para penganutnya untuk
membangun “jembatan kasih” seturut hakekat kemanusiaan yang berunsur ilahiah (rohani),

ketimbang membangun tembok pemisah dan perselisihan antara satu dengan yang lain.

Paus Fransiskus dalam kesempatan penandatanganan Dokumen Abu Dhabi bersama

Imam besar al Azhar, Ahmed al-Tayyeb pada tahun 2019, menegaskan: “Barang siapa

18



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

membangun tembok maka ia sendiri akan terkurung dalam tembok itu. Barang siapa
membangun jembatan, akan membuka jalan untuk sebuah perjalanan panjang, yang bermuara
pada komitmen untuk menjadi Pelopor Moderasi Beragama. Momentum itu menjadi tonggak
sejarah dalam hidup berbudaya dialog antaragama dan membuka pintu utnuk pembicaraan
tentang toleransi. Paus menegaskan bahwa hanya “iman kepada Allah yang mempersatukan

kita dan tidak memecah belah,” (http://www.dokpendkwi.org, diakses,4/11/2023.11.00).

Pandangan dan penegasan yang tertuang dalam dokumen-dokumen tersebut dan paham
tentang moderasi beragama akan tetap menjadi wacana, manakala tidak diejawantahkan.
Karena itu “Actus Kehadiran” sebagai wujud atau bentuk konkret dan yang paling nyata dari
penguatan moderasi beragama, sesungguhnya mendapat ruang paling nyata untuk
pembuktiannya. Ia lebih menekankan praktek hidup antarumat beragama. Suatu kehidupan
yang menjunjung nilai-nilai agama yang bersifat universal itu dikonkretkan antarpemeluk
agama yang beraneka. Pada titik ini agama sesungguhnya adalah orthopraksi nilai-nilai dan
keutamaan dan bukan persoalan orthodoksi teologis. Ada di sana gambaran kebersamaan dalam
keberagaman yang mewujud pada sikap toleran, bernuansa saling menghormati, menghargai

dan tidak eksklusif.

Actus kehadiran Moderat sebagai wujud atau bentuk penguatan Moderasi Beragama
dengan langkah utama orthopraksis nilai-nilai kehidupan bersama yang toleran di Sekolah-
Sekolah Dasar Inpres (juga Negeri dan provate schools) sangat membutuhkan “actus (tindakan,
perbuatan) kehadiran real, nyata, kehadiran face fo face, kehadiran yang tidak membeda-
bedakan, kehadiran humanistik, kehadiran yang; ‘bermakna dan dirasakan’, ketulusan terlibat
langsung dan bernilai positif, penuh cinta kasih dalam ikut serta membangun manusia

seutuhnya. Inilah Actus kehadiran yang moderat dan orthopraksis.

Uraian berkaitan dengan Actus Kehadiran moderat dan orthopraksis, senada dengan
filsofi hidup Sam Ratulangi, “Si tou timou tumou tou,” (Manusia baru dapat disebut sebagai
manusia, jika sudah dapat memanusiakan manusia) Suatu filosofi yang mengutamakan
pembangunan di segala aspek kehidupan manusia, sehingga dapat melahirkan 100 % Warga

Negara Indonesia dan 100% manusia beragama yang moderat.

19



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Actus Kehadiran Moderat sebagaimana dimaksud ini, memiliki dasar kuat, yakni iman
yang sama akan “Allah yang mempersatukan.” Dasar demikian sejalan dan/ searah dengan
point-point yang tertuang dalam dokumen yan menggaris bawahi “Human Fraternity for World
Peace and Living Together”. Kata “Living Together” ini sama dengan Hidup Harmonis di
antara umat beragama. Hidup harmonis sama dengan hidup penuh cinta kasih antara satu

dengan yang lain, (http://www.dokpendkwi.org, diakses, 4/11/2023.11.15).

Menurut Riyanto (1998) “Human Fraternity for World Peace and Living Together”
terwujud pada “actus kehadiran” yang mengharuskan dan melahiRkan dialog kehidupan dan
dialog karya. Kedua bentuk dialog ini mewarnai seluruh pergerakan dan perjuangan manusia
untuk mencapai apa yang disebut kerukunan hidup, hidup harmonis, hidup bahagia dan

mengalami kesejahteraaan yang seimbang.”

Actus Kehadiran Moderat selanjutnya sangat mengandaikan suatu keyakinan beragama
dengan praktek sepadan dan searah dengan religiositas. Artinya bagaimana para pemeluk
agama mengaktualisasikan apa yang menjadi keyakinan-imanya (religiositas) pada hidup nyata.
Dengan begitu, agama bukan hanya persoalan bagaimana diterima sebagai konsep (orthodoksi)
atau pedoman hidup, tetapi bagaimana ia dihayati dengan dan dalam pelbagai konteks hidup

hari ini (orthopraksis).

Jadi, agama tidak saja dipahami secara konseptual-doktrinal tetapi harus menyata dalam
kontekstual-praksis nilai atau orthopraksis. Bahasa praktisnya adalah mengimani Tuhan dan
menghayati imannya dalam kehidupan bersama umatNya. Wajah Tuhan tampak dalam wajah
penganut (semua) agama. Ini adalah rupa agama yang memiliki dan mengagungkan religiositas,

(Kotan 2021).

Secara lebih lugas dapat dikatakan perwujudan religiositas hadir pada Actus Kehadiran
Moderat, yang dibingkai kehadiran real yang humanis, moderat, bermakna dan dirasakan oleh
sesama yang lain, dalam pengharapan mencapai tujuan yang dicita-citakan bersama, yakni

sejahtera bersama, bahagia dan selamat. Tiga tujuan duniawi ini diyakini akan menghantar

20



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

semua orang, siapapun dia dan apapun agamanya berkesudahan di akhirat. Karena itu apa yang

mau dicapai di akhirat, sudah dimulai sejak manusia hidup bersama di bumi ini.

Tindakan followupnya adalah kaidah-kaidah sorgawi dan aneka ajaran kebenaran untuk
mencapai keselamatan, bahagia akhirat yang diajarkan oleh masing-masing agama, ditaati dan
dipraktekan selama masih hidup di bumi. Analoginya seperti ini, “Jika wajah Tuhan yang penuh
kasih sayang diperlihatkan di muka bumi ini, maka di bumi, tanah air semua manusia ini, tidak
sepatutnya memperlihatkan wajah hantu, wajah iri hati, dendam, benci dan berlumuran

permusuhan, bahkan menyulut niat membunuh.

Manakala wajah hantu yang diperlihatkan dalam realita hidup bersama antarumat
beragama, berarti agama yang dianut telah dilepaskan dari religiositas, dan dengan demikian
akan membuat agama dan unsur-unsurnya kehilangan dimensi religious. Ia lantas
diselewengkan dan dijadikan ideologi dan alat perjuangan untuk mencapai hal-hal yang tidak

berkaitan dengan visi dan misi mulia dari agama.

Agama yang dijadikan ideologi, selalu dipergunakan untuk menggerakan massa, dalam
hal ini penganut agama, untuk mencegah atau mencapai sesuatu yang tidak berhubungan
dengan agama. Seperti misal, agama tertentu akan memandang pihak lain lebih rendah, bahkan
cenderung mendiskreditkan ketika berbicara komunitas di luar dirinya. Inilah dilema agama-

agama yang paling serius tatkala berhubungan dengan kalangan di luar komunitasnya.

Tampilan nyata agama sebagai ideologi, ada pada tindak penganutnya yang dengan
leluasa mengatasnamakan agama melawan kelompok atau golongan yang dinilai menghalangi
perjuangan mereka. Tindakan anarkhis diperbolehkan demi membela agama yang dianut
bahkan kelompok penganut agama dapat merusak praktek-praktek beserta fasilitas-fasilitas
dalam masyarakat yang dianggap berlawanan dengan keyakinan mereka. Dengan
menggunakan sentimen agama, kelompok penganut agama diaspirasi, dimotivasi dan
mendorong orang seagama (menggerakan massa) untuk berjuang bersamanya. Paham Moderasi
Agama pada posisi ini siap berhadapan dengan tembok penolakan untuk merealisasikan sikap

hidup moderat dan humanistik.

21



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Karena agama dijadikan ideologi, maka para penganut agama kemudian merasa menjadi
kelompok yang lebih super, manusia yang lebih hebat dari pada kelompok atau manusia lain,
eksklusif - memisahkan diri dari kelompok masyarakat lain - cendrung fanatik, tidak toleran
terhadap kelompok yang berbeda keyakinan, agama dan kepercayaan menumbuhkan mentalitas
suka menyerang dan memerangi siapapun yang dianggap membahayakan lembaga dan
perjuangannya. Ruang hidup moderasi beragama tidak ada, apa lagi perwujudannya

moderasinya pada aktus kehadiran.

Ketika agama dijadikan ideologi maka dapat muncul masalah seperti crash of
civilization (benturan peradaban), culture war (perang budaya/konflik budaya), etnic conflict
(konflik etnis), perlakuan dan kebijakan diskriminatif, hubungan eksploitatif, bias (perlakuan
tak adil yang tak disengaja), prasangka negatif, kesalahpahaman, marjinalisasi, kekerasan fisik/
simbolik, terror, ketimpangan dan kesenjangan yang tajam, dan masalah-masalah tersebut dapat
berlangsung lama dan berbuntut panjang. Moderasi Agama mati dan juga tidak ada wujud

dalam bentuk Actus Kehadiran yang lugas, bebas dan humanistic.

Pada posisi ini para penganut agama menjadi sekular dan juga agamanya. Sekularisme
(Secular dari kata seculum; Dunia). Kata sekularisme berasal dari kata Latin “saeculum” yang
berarti “dunia”, yaitu dunia apa adanya beserta keseluruhan nilai-nilainya yag selanjutnya
disebut nilai-nilai duniawi. Dari kata saeculum ini muncul kata sekularisme dan sekularisasi.
Sekulasisme termasuk satu golongan ideologi dan sekularisasi adalah suatu gerakan
(Hendropuspito, 1983). Sekularisasi adalah suatu perubahan masyarakat dari identifikasi dekat
dengan nilai-nilai dan institusi agama menjadi nilai-nilai dan institusi non agama dan

sekuler/duniawi.

Biasanya ada dua wajah sekularisme/ sekularisasi, yakni moderat dan ekstrem.
Sekularisme/ sekularisasi moderat ialah pandangan hidup (ideologi) atau gerakan yang
mencita-citakan otonomi nilai-nilai dengan campur tangan Tuhan dan pengaruh agama.
Sebaliknya sekularisme/ sekularisasi ekstrem adalah pandangan hidup (ideologi) atau gerakan
yang semata-mata mencita-citakan otonomi nilai-nilai dunia yang terlepas dari campur tangan

Tuhan dan pengaruh agama.

22



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Dalam konteks berkaitan dengan point pembahasan ini, sekularisme/ sekularisasi secara
khsusus dilihat dari dampak bagi kehidupan religius. Gerakan sekularisme mempunyai dua
ujung yang penuh bahaya dan perlu dihindari yaitu humanisme ateis dan spiritualisme irrealis.
Humanisme ateis (termasuk sekularisme) menghasilkan nilai-nilai semu/ palsu manusiawi
seperti misal berkaitan dengan martabat manusia, kebebasan dan otonominya. Ada pandangan
baru atas manusia bahwa manusia adalah makhluk alam yang berdaulat, yang punya kebebasan
berpikir pada bidang-bidang kehidupan yang tidak ditentukan artinya oleh iman. Manusia tidak

bergantung dari sumbernya yaitu Tuhan Yang Transenden (Huijbers, 1977).

Sementara itu, Yuval Noah Harari dalam bukunya Homo Deus: A4 Brief History of
Tommorow, menyebut manusia sebagai, Homo Deus, Manusia Tuhan bukan manusia
berTuhan. Ada ambisi manusia menjadi tuhan. Sehingga manusia mampu menciptakan
kebahagiaan, imortalitas dan punya kekuatan bagai tuhan (Harari, 2019), Ia seperti berdaualat

atas dirinya sendiri.

Kembali kepada humanisme ateis dengan nilai-nilai semu atau palsu. Dikatakan
demikian karena nilai-nilai tersebut kehilangan hakekat otentiknya bila dilepas dari sumbernya
yaitu Tuhan Yang Transenden. Di pihak lain spiritualisme irrealis (kosong) akan membuahkan
rasa frustasi dan sikap benci (bahkan anti) terhadap apa saja yang bersifat rohani termasuk
agama. Orang mulai mengundurkan diri dari suatu praktek hidup beragama yang terlalu
formalistis. Sangat mungkin manusia berkelakuan tidak manusiwai, “Homo homini lupus dan

bukannya homo homini socius.”

Pada persoalan semacan ini, pertanyaan yang tampil adalah “Bagaimana implementasi
moderasi beragama di lingkungan tempat bekerja, terkhusus sebagai guru agama di Sekolah
Dasar atau agen moderasi beragama di tempat di mana para peserta didiknya berlatar belakang

aneka agama.

Kiranya bukan atas nama sekularisme/ sekularisasi, tetapi selama masih ada dan hidup
di bumi Indonesia maka sifat sekularisasi moderat sedikit mendapat tempat pada tataran

praksisnya. Sekularisasi moderat ini tidak otonom sekali diterapkan karena idelogi pendidikan

23



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

di sekolah adalah Pancasila, yang menggarisbawahi pola menghidupi dan mengayomi semua
agama untuk tumbuh dan berkembang. Arti lainnya, tata praktek moderasi beragama dan
penguatan moderasi agama mendapat kesempatan realisasi seluasnya-luasnya melalui Aktus
Kehadiran. Kita hadir dan menghargai semua agama yang ada. Memberi porsi yang seimbang
pada pendidikan dan pengajaran masing-masing agama, dan semua peserta didik diberi tempat

dan kesempatan untuk belajar di bawah bimbingan guru agama dari masing-masing agama.

Pada tataran lebih prasksis, Actus Kehadiran, tergambar pada pemenuhan jam
pembelajaran, kesimbangan antara guru agama dan peserta yang ada, sarana parasarana
pembelajaran tersedia merata, kesempatan berdoa (berdoa bersama) diberlakukan untuk semua
agama dan tumbuhkan sikap saling menghormati dan saling menghargai serta membangun
kerukunan hidup sejak peserta didik masih anak dan di antara para gurunya. Para peserta didik
dibimbing dan dilatih untuk beraktivitas sosial bersama. Harapan yang ditanam adalah
dikemudian hari para peserta didik yang diasuh dalam suasana rukun dan damai serta moderat
ini akan menjadi manusia pembangun dan penjaga kesatuan dan persatuan berbangsa dan
bernegara. “Actus Kehadiran” dalam bermoderasi pada konteks paling real, jelas akan menepis
dikotomi kehadiran berembel kepentingan dan mengedepankan suatu kehadiran real yang
berpaham moderat, humanistik dan mendukung keberagaman dalam kebersamaan, untuk
membangun masa depan bangsa dan tanah air yang satu, tanha air Indonesia, sudah dimulai

dari sekarang dan sejak dini.
. PENUTUP.

Rangkaian uraian di atas dan upaya implementatif moderasi beragama serta
penguatannya di Sekolah Dasar Inpres Oebufu akhirnya dapat menghantar kita kepada
pemahaman akan tindakan praksis atau perwujudanya pada Actus Kehadiran yang bersifat
moderat di seluruh aktivitas belajar dan kegiatan keagamaan di sekolah. Diyakni dengan Actus
Kehadiran Moderat dengan dasar praksis pada orthodoksi nilai-nilai agama, pemahaman semua
orang, siapa saja yang terlibat dalam koridor sikap moderasi dalam beragama di sekolah, siap
sedia mengajarkan yang benar kepada peserta didiknya bahwa semua agama mengajarkan yang

benar dan baik, yang mengedepankan pandangan akan manusia yang beragama seabagai

24



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

saudara-saudari dalam Tuhan. Ini lah inti dasar penguatan moderasi beragama yang harus

diajar-teladankan.

Ayat Kitab Suci yang menyatakan: “Agamaku adalah agamaku, agamamu adalah
agamamu,” jika direfleksikan lebih dalam maka pernyataan ini menjelaskan dan
mengungkapkan pluralitas agama, dan adanya yang serba aneka ini adalah sebuah keniscayaan.
Adanya keanekaan atau pluralitas agama demikian sangat mensyaratkan sikap toleransi dan
menghargai untuk menggapai kebersamaan yang aman dan damai dalam keberagaman. Tidak
terlepas dari itu adalah perlu pemenuhan kebutuhan akan sikap mencintai-mengasihi
antarpeserta didik beragama dalam membangun dunia dan menjalankan agama mereka masing-

masing jauh dari sikap ekstrim dan intoleran serta praktek radikal dalam beragama.

Pluralisme yang terbersit oleh ayat Kitab Suci di atas mengandaikan setiap penganut
agama memahami agamanya dengan segala makna yang ada, kemudian memotivasinya untuk
berorthopraksis dan mewujudkan nilai-nilai agama universal dalam aktivitas sehari-hari di di
lingkungan sekolah dan hidup bermasyarakat. Dalam konteks ini pluralitas agama bukanlah
persoalan melainkan menjadi sarana setiap orang saling memhami, menghargai, sehingga

tercipta kedamaian dan kerukunan sejati antarumat manusia, antarumat beragama.

Dalam kaitan dengan sikap moderasi beragama dan penguatannya di lingkungan
sekolah, para guru agama adalah pioner moderasi beragama lewat kehadiranya yang moderatif
(Actus kehadiran yang moderat) pada setiap aktivitas keagamaan yang terjadi dan berlangsung
di sekolah, dalam skala kelas dan atau skala sekolah. Dengan tingkat kehadiran yang intens
pada setiap sesi keagamaan atau kreativitas aksi lainnya yang mengumpulkan semua peserta
didik, telah menanamkan sikap melampaui batas agama, suku, ras dan bahasa dalam diri para

peserta didik dan antarpara guru; baik guru kelas dan guru mata pelajaran.

Lewat Penguatan Moderasi Agama yang berwujud pada Actus Kehadiran yang moderat,
martabat manusia sebagai homo religious, homo sociale dan homo socius (manusia beriman,
bersosial, sekawanan) diangkat ke permukaan dan dalam tataran praktis bermanfaat atau

sebagai antivirus ampuh untuk menjauhkan sikap intoleran, ekstremis-radikal dan eksklusif

25



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

dalam beragama. Lewat Moderasi Kehadiran dan penguatan Moderasi Beragama berwujud

kehadiran yang real, tulus dan jujur (Actus hadir yang moderat) terciptalah persaudaraan sejati

yang berbuah pada kerukunan dan kedamaian hidup.

26



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

BACAAN RUJUKAN

Elshabrina, (2013), Albert Einstein, Y ogyakarta: Penerbit Cemerlang Publishing.

Hardjana, AM., (2002), Penghayatan Agama: Yang Otentik Dan Tidak Otentik, Jogyakarta:
Penerbit Kanisius.

Harari, Yuval, Noah, (2019), Homo Deus: A Brief Histroy of Tomorrow, diterjamhakan oleh Yanto
Musthfa: Jakarta: PT. Pustaka Alvabet, Ciputat Indonesia.

Huijbers, Theo, 1977, ALLAH: Ulasan-Ulasan Mengenai Allah dan Agama, Yogyakarta: Penerbit
Kanisius.

Hendropuspito, 1983, Sosiologi Agama, Yogyakarta: Penerbit Kanisius.

Jurnal Vinea, 2016., “Auto Imunisasi Agama”, Kupang: Sekolah Tinggi Pastoral Kupang: Kupang

Kementerian Agama RI, (2019), Moderasi Beragama, Jakarta: Balitbang Diklat Kementerian Agama RI.

Kotan, Boli, Daniel (editor), (2021), Menjadi Saksi Keselamatan, Y ogyakarta; Penerbit Knisius.

Kleden, Budi, Paulus, (2002), Dialog Antaragama dalam Terang Filsafat Proses Alfred North
Whitehead, Maumere: Penerbit Ledalero Maumere.

Olaf Herbert Schumann, 2013, Agama Dalam Dialog, pencerahan, perdamaian dan Masa Depan,
Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Octo, Naif, (2014), “Profesi: Janji Melayani”, Materi Pembinaan Bagi ASN Kementerian Agama,
Kota Kupang-NTT.

Philipus Tule, SVD Drs. Lic., Cs., (editor), Agama-Agama Kerabat Dalam Semesta, Penerbit Nusa Indah
Ende Flores, 1994

Riyanto, F.X.E. Armada, CM, Dialog Agama, Dalam Pandangan Gereja Katolik, Y ogyakarta:

Penerbit Kanisius, 1998

Dokumen Gereja & Internet

Kitab Suci Perjanjian Baru, LAI, Jakarta

27



Beno Alekot

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 1 No. 2 (Desember 2024)

Konsili Vatikan II, 28 Oktober 1965, Nostra Aetate (Pada Zaman Kita): Pernyataan Tentang
Hubungan Gereja Dengan Agama-Agama Bukan Kristiani (terj. R. Hardawiryana),
Jakarta: Dokpen KWI.

http://www.dokpendkwi.org, diakses,4/11/2023.11.00).

https//kemenag.go.id, Nasional, 20230 diakses 5/11/2023, 11.15).

http://www.alkitab.or.id, layanan. diakses, 5/11/2023, 22:55).

https://media.neliti.com, 6/11/2023,15.25

28



