
Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

1 

 

LITERASI AGAMA DAN PENGUATAN MODERASI BERAGAMA   

MELALUI ACTUS KEHADIRAN PADA LINGKUNGAN  

SEKOLAH DASAR INPRES DAN NEGERI  

Oleh: Dyah Harsitowati-Hayon 

(Guru Agama Kristen, Kemenag Kota Kupang)  

 

Absrtak 

“Si tou timou tumou tou.” Adalah filosofi hidup yang dicetuskan oleh Saul Samuel Jacob 

Ratulangi (1890-1949), seorang politikus, jurnalis dan guru, Pahlawan Nasional Indonesia yang 

berasal dari Sulawesi Utara. Sebagai tokoh multidimensional dan Gubernur Sulawesi pertama, 

dengan nama popular Sam Ratulangi, telah menjadikan filosofi ini berskala nasional, bahkan 

mondial. Filosofi ini diterjemahkan ke Bahasa Indonesia sebagai “Manusia baru dapat disebut 

sebagai manusia, jika sudah dapat memanusiakan manusia,” dan tercipta dan terbentuk di ranah 

lokal namun dibutuhkan untuk kepentingan nasional.  “Si tou timou tumou tou,” adalah ungkapan 

kemanusiaan dalam bahasa lokal yang praksis penerapanya mewujud pada sikap menerima dan 

menghormati keberadaan sesama. Dalam konteks kita sekarang, filosfi ini mendukung sikap hidup 

bersama yang melahirkan dan membentuk semangat kerjasama untuk berjuang dan bersama-sama 

menciptakan kesatuan, harmoni, rukun damai dalam semangat toleransi serta rasa hormat yang 

tinggi akan keberadaan yang lain.  Dalan kaitan dengan paham atau sikap moderasi beragama 

filosofi ini bermuatan sikap solider dalam masyarakat bangsa dan kasih sayang terhadap sesama. 

Jika bersinggungan dengan Penguatan Moderasi Agama, filosofi ini sangat menuntut 

perwujudannya dalam bentuk Actus (Perbuatan/ aksi) Kehadiran. Katakan Actus Kehadiran yang 

moderat. Artinya “actus (aksi/ perbuatan) kehadiran” sangat berkaitan derat dengan orthopraksis 

dari agama dan tuntutan hidup moderat antarumat beragama. Akctus Kehadiran moderat ini 

menghendaki suatu kehadiran real yang jujur dan tulus untuk menghargai dan menghormati 

kebersamaan dalam keberagaman, untuk menumbuhkan sikap solider, saling menghormati, bina 

hidup rukun harmonis dan saling menghargai, meghalau sikap ekstremis, radikal dan intoleran 

dalam hidup bersama antarumat beragama.  



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

2 

 

Kata Kunci: Literasi Agama, Penguatan Moderasi Beragama dan Actus Kehadiran Moderat. 

 

PENGANTAR 

Aneka agama yang dianut oleh peserta didik di Sekolah Dasar Inpres (juga Negeri), 

khususnya di SDI Oebufu Kota Kupang Provinsi Nusa Tenggara Timur, sangat mungkin dan 

berpeluang untuk implementasi sikap moderasi beragama dan upaya penguatanya. Fakta bahwa 

ada aneka agama yang dianut peserta didik itu harus diterima, pertama, sebagai anugerah terindah 

dari Tuhan, dan kedua, diterima sebagaimana adanya dengan penuh syukur dan besar hati. Karena 

agama-agama yang ada dan dianut para peserta didik merupakan realitas sosial dalam bentuk atau 

wujud paling konkret dari agama 

Dalam realitas dan eksistensinya yang demikian, implementasi moderasi beragama dan 

penguatannya memiliki tujuan untuk mengarahkan kehidupan seorang peserta didik menuju 

“tujuan akhir kehidupan.” Untuk menggapai tujuan akhir inilah mengharuskan peserta didik 

melakukan hal-hal baik dan benar mulai dari sekarang, semasa di ada di Sekolah Dasar. 

Implementasi terhadap kedua hal ini harus dimulai sejak dini, alasanya fakta lapangan yang tidak 

bisa dipungkiri, adalah realita pada level dan kelompok tertentu, agama sering dijadikan sebagai 

alasan untuk aksi-aksi yang tidak patut. Bahkan dengan pelbagai rasionalisasi dan arogansi rohani 

yang sempit, agama sering direduksikan sehingga seolah-olah menjadi sumber atau aspirasi untuk 

permusuhan antara orang-orang yang beragama. Jadi sangat perlu akan pemahaman yang benar 

berkaitan dengan ajaran agama dan juga memiliki praktik moral-religius yang sesuai sehingga 

orthopraksis agama dapat dihidupi dan jadi penjamin untuk kehidupan sosial religius yang damai 

dan toleran.  

Tesis terakhir di atas merupakan kebutuhan-kebutuhan sosial religius yang sangat 

diperlukan hari-hari ini. Opini demikian tidak mengada-ada, karena kuat alasannya, bahwa yang 

menentukan hidup damai dan hidup toleran adalah (manusia) para pemeluk agama itu sendiri, yang 

sudah harus dimulai sejak dini, pada konteks tulisan ini dimulai di sekolah dasar-sekolah dasar.  



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

3 

 

Adapun dasar ajaran dari moderasi beragama adalah saling mengasihi dan saling 

menghormati antarsesama (pemeluk agama) sebagai makhluk yang dijadikan Tuhan seturut 

gambar dan rupaNya. Buku Suci Old Testament yang diakui agama-agama besar di dunia 

menegaskan; “Hendaklah Kita menjadikan manusia menurut gambar dan rupa Kita… Menurut 

gambar Allah diciptakanNya dia; laki-laki dan perempuan diciptakanNya mereka.” (Cfr. Genesis, 

1:26). Jadi semua manusia adalah “se-sama”. 

Atas dasar pokok-pokok pikiran di atas, maka ranah pendidikan dasar harus menjadi 

sasaran dari sosialisasi dan seminari moderasi agama dan penguatan moderasi beragama. Titik 

start mulai dari sana. Jika pewujudan moderasi menjadi nyata maka dapat disimpulkan secara 

gamblang, dan kebenaranya mencapai seratus persen, bahwa benarlah agama apapun mengajarkan 

kebenaran, membenarkan dan mendukung nilai cinta kasih, hidup damai dan hidup toleran 

antarsesama umat manusia dari latar belakang agama apapun. Agama kemudian menjadi sumber 

inspirasi untuk kehidupan rukun dan damai di masa selanjutnya dan bukannya aspirasi untuk 

melahirkan sikap intolerasni dan ekstremis-radikal. 

Untuk mencapai perwujudan hidup yang moderat, hidup damai, hidup toleran dan saling 

mengasihi antarumat beragama, permasalahan kemudian yang mau diatasi adalah apakah 

diperlukan bentuk sikap hidup moderat atau sikap praksis seperti apa yang seharusnya diwujudkan 

dalam kebersamaan dalam keberagaman agama?  Kiranya Actus (Perbuatan, tindakan) Kehadiran 

yang moderat, yang tanpa prasangkah, tulus dan ikhlas  sifatnya menjadi mahkota dari penguatan 

moderasi beragama. Actus kehadiran yang moderat dapat terlaksana dan terjadi manakala 

didukung sikap dan kesediaan memandang agama lain, dalam hal ini para peserta didik dan 

agamanya ada sebagaimana adanya dan diberi ruang untuk tumbuh-kembang dan tidak menjadi 

saingan yang mencelakakan atau untuk meniadakan kehadirannya.  

Pendasaran terakhir ini adalah tujuan akhir dari salah dua program Kementerian Agama 

yakni moderasi beragama dan penguatan moderasi beragama di bumi Indonesia tercinta ini dan 

sekaligus untuk melenyapkan sikap ekstrem, radikal dan intoleran. Sasaran paling tepat dan 

berpengharapan adalah dengan memulai implementasinya pada rana pendidikan dasar, pada para 

peserta didik baik di SDI (dan SDN, juga private schools). Pada ranah ini tidak saja ilmu agama 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

4 

 

yang kita ajarkan tetapi praksis bagaimana hidup moderat dalam beragama diimplementasikan 

dengan leluasa pada wujudnya, yakni actus kehadiran yang moderat sangat dekat dengan ranah 

psikomotor. 

Untuk memahami keseluruhan tulisan ini maka alur tulisan akan bergerak mulai dari, 

pertama, pemahaman akan literasi agama, kedua, penguatan moderasi agama, dan ketiga aktus 

kehadiran yang moderat yang tertata pada orthopraksis nilai di lingkup Sekolah Dasar. Selanjutnya 

ada beberapa point yang dapat menjadi refleksi bersama dan seberkas harapan untuk 

dimanifestasikan yang tercatat pada bagian penutup untuk menjawabi permasalahanya berkaitan 

dengan manakah wujud penguatan moderasi agama yang harus diimplementasikan untuk dan 

dalam membangun interaksi dan relasi antarpeserta pendidik yang berlatar belakang aneka agama.  

1. LITERASI AGAMA 

Untuk memahami lebih lanjut tulisan ini maka lebih awal diuraikan beberapa point 

berkaitan dengan literasi agama, sebagai berikut; pengertian agama, makna agama dan motivasi 

agama. Dengan literasi ini diharapakan memudahkan pemahaman dan penerapapan sikap hidup 

yang moderat, dengan menonjolkan aspek humanitas yang mengharuskan kehadiraan riil dalam 

pergaulan, interaksi dan relasi antarsesama, antarpenganut dari berbagai latar belakang agama, 

khususnya di kalangan peserta didik. 

a) Pengertian Etimologis Dan Essensial Agama  

Pada suatu pemaparan semi teologis, pastor Octo mengungkapkan, bahwa dari 

Bahasa Sanskrit, secara etimologis ditemukan dua pengertian kata agama, yakni arti pertama 

dari Kitab Samdarigama: “Agama berasal dari kata ‘A’ dan ‘Gam’. A - (awalan) artinya 

Tidak dan GAM artinya: Pergi, berjalan. A- (sebagai akhiran) untuk menegaskan sifat. Jadi 

Agama secara etimologis diartikan sebagai “Keadaan tidak pergi, Keadaan tidak berjalan, 

keadaan tidak berubah, arti lainnya sama dengan “Permanent”, “abadi”, atau “kekal”. 

Arti kedua, dari Kitab Sanarigama; Agama terkomposisi dari ‘A’ (= tanpa, tiada, 

kosong), ‘Ga’ (tempat), ‘Ma’ (terang Matahari). Dari struktur etimologis ini kita sulit untuk 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

5 

 

menyimpulkan suatu pengertian harafiah. Kita mungkin hanya mengatakan agama itu 

‘sesuatu yang penuh misteri atau situasi terang matahari yang mengatasi ruang dan tempat’ 

(Octo, 2014).  

Dari Bahasa Latin (dalam Jurnal Vinea, 2016), term “Religion” (yang diartikan 

dalam bah. Indonesia sebagai agama) berasal dari kata Latin “Religio”, yang terkomposisi 

dari kata Re + Ligare; yang artinya to bind back – to rebind – re establish sama dengan 

mengikat kembali – membangun kembali melalui worship keintiman antara Allah dan 

Manusia dan damai antar manusia itu sendiri.  

Ada juga pendapat lain, bahwa Religion berasal dari re + legere yang artinya to re – 

read (= membaca kembali). Namun etimologi ini kurang popular dalam spiritualitas barat. 

Selanjutnya dapat dijelaskan sebagai berikut. Bahwa pada abad I SM, Cicero atau Marcus 

Tullius Cicero (seorang filsuf dan orator, pengacara berkebangsaan Romawi, hidup 106 SM 

- 43 SM) menjelaskan bahwa religio berasal dari religere, suatu modifikasi kecil atas Kata 

Kerja Latin Legere yang berarti memanen atau mengumpulkan.  

Cicero juga menghubungkan religio dengan aktivitas re-legere (membaca kembali) 

yakni menyelidiki dan melaksanakan secara teliti, seksama. Cicero lalu mengartikan agama 

sebagai “pelaksanaan yang cermat dan dengan segenap hati, pemusatan seluruh perhatian 

pada segala sesuatu yang berhubungan dengan kultus terhadap dewa dewi”. Pada abad 

berikutnya, tahun AD, Tertulianus seorang penulis Romawi yang berasal dari Afrika Utara 

mengemukakan hal yang berbeda, bahwa etimologi agama adalah religare, yang berarti 

“mengikat” karenanya agama berarti ikatan kewajiban, utang antara manusia dengan Allah, 

(Kotan, 2021) 

Setelah beberapa uraian berkaitan dengan arti etimologi agama, berikutnya adalah arti 

essensial agama. Agama diartikan sebagai expresi atau ungkapan iman. Kata lainnya, iman 

mendapat bentuk yang paling konkrit dalam agama. Dalam dan melalui agama juga orang beriman 

dapat mengomunikasikan imanya dengan orang lain (beriman dan tidak beriman). Pada arti 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

6 

 

demikian, iman harus berkembang sampai pada pengharapan dan kasih serta melahirkan sikap 

adoratif seutuhnya kepada Allah.   

Selain arti essensial di atas, agama juga diartikan sebagai jalan, sarana, lembaga yang 

denganya orang lebih mendekatkan diri dengan Tuhan. Atas arti ini agama harus memampukan 

manusia untuk mengungkapkan relasinya dengan Tuhan, atau yang setara dengan ”Yang Sakral”. 

Sehingga seseorang yang hidup dalam persatuan dengan ’Yang Sakral” menampakkan dalam 

hidupnya ciri-ciri antara lain, kasih, suka cita, damai sejahtera, kesabaran, kemurahan, kebaikan, 

kesetiaan, kelemahan-lembutan dan penguasaan diri dan kesemuanya ini adalah buah-buah Roh atas 

dasar iman. Karena itu kedekatan dengan Tuhan akan ditandai oleh adanya ketulusan, keterbukaan 

dan cinta kepada sesama. Melalui agama diwujudkan relasi personal (dan juga komunal) manusia 

dengan Tuhan. 

Jika menyinggung soal ”wujud iman yang konkrit” maka ia nampak pada tanggung jawab 

manusia akan dirinya sendiri, sesama dan lingkungannya/ alam semesta. Dengan tanggung jawab ini, 

manusia telah berjuang mengangkat nilai-nilai universal antara lain; kebenaran, kebaikan dan 

keindahan (Verum, Bonum dan Pulchrum) dan lain-lain untuk suatu tatanan kehidupan, dan 

kehidupan yang diidealkan adalah kehidupan yang damai, toleran dan bahagia. 

Jadi pernyataan terakhir di atas mensyaratkan bahwa hal yang paling pokok dalam agama 

adalah sikap batin. Agama yang bersifat semata lahiriah dengan sendirinya akan menjadi formalisme 

dan sering hampa tanpa makna. Sedangkan berisfat spiritual apalagi mengarah kepada situasi  

ekskatologis adalah keyakinan murni atau iman sejati. Iman seperti ini perlu diejawantahkan dan 

terexpresi melalui agama. Jadi ada kaitan erat anatara iman dan agama. 

 Berangkat dari literasi pengertian di atas dapat ditarik benang merah sebagai berikut, 

bahwa agama memberi indikasi tentang sifat ‘terikat kepada’. Maksudnya terikat kepada asal-usul 

pertama dan tujuan terakhir. Jelasnya bahwa ‘Yang Pertama (Alfa) dan Terakir (Omega)’ mendapat 

porsi perhatian lebih besar dari semua yang lain.  “Alfa dan Omega” itu adalah Tuhan, Yahwe.”  

Berdasarkan persepsi umum agama diartikan juga sebagai suatu sistematisasi nilai-nilai 

dalam keterikatan pada suatu transcendental Power (Kuasa transenden) yang menyatakan dirinya 

kepada manusia entah itu melalui gejala alam, daya pikir manusia atau wahyu. Misteri nilai ini tidak 

hanya menggarisbawahi Allah itu transendens tetapi sekaligus imanens (jauh namun dekat). 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

7 

 

Sistematiasi nilai sebagaimana disebutkan di atas dikonstruksi dan dikomunikasikan melalui 

sistem lambang.  Ada tiga konsep praktis menurut Geertz (dalam Kleden, 2002) tentang sistem 

lambang yang memproduksi makna seperti; Tanda (Sign), Simbol (Symbol) dan Ikon (Icon). 

Pertama, TANDA. Tanda selalu berarti menunjuk kepada sesuatu yang lain (revealing). Ex. Asap 

menunjukkan api.  

Kedua, LAMBANG/ Symbol. Simbol ini mempunyai sifat ganda. Dia tidak hanya 

menyatakan sesuatu (revealing) tetapi juga menyembunyikan sesuatu (concealing). Karena itu 

symbol baru dapat mengkomunikasikan makna kalau ada shared meaning (Kesepakatan 

Pemaknaan). Karena ada pengetahuan yang tidak terungkap di dalamnya, (tacid knowledge), maka 

symbol membutuhkan penafsiran yang heroistik.  

Ketiga, IKON. Ikon adalah istilah khusus untuk symbol yang dianggap “Sakral”. 

Sebagaimana Tanda, IKON menunjukkan kepada sesuatu yang sakral/ suci, yang berkaitan dengan 

representasi kehadiran Yang Ilahi. Seperti halnya Lambang, IKON ini menyatakan sekaligus 

menyembunyikan Yang Kudus (Revealing and Concealing the sacred). Namun apa yang membuat 

IKON lebih dari sekedar tanda dan lambang adalah karena KEYAKINAN bahwa ikon mempunyai 

fungsi “Menghadirkan” Yang Kudus.  

b) Makna Agama 

Hans Kung (seorang teolog) dan pelopor Etika Global (Weltethos), yang pada 

tesisnya lebih menggambarkan kesamaan di antara agama-agama dunia ketimbang 

menekankan hal-hal yang membedakan (https://media.neliti.com, 6/11/2023,15.25), 

menegaskan, bahwa agama tidak untuk didefinisikan dan sulitnya seperti mendefinisikan 

seni. Benarlah apa yang dikatakan itu, karena agama itu untuk dihayati dan dihidupi. Agama 

bukan “sesuatu” di luar diri tetapi sebaliknya dan dia adalah hidup manusia; agama bukan 

“ditambahkan” ke dalam kemanusiaan. Agama itu hidup dalam hati orang. Agama mesti 

menobatkan dan memurnikan hati orang dari dalam. Dalam hal ini agama adalah “kekuatan 

iman yang membersihkan hati manusia dari niat buruk dan jahat.” Atas dasar pemikiran ini 

kemudian sangat memengaruhi pemahaman akan makna agama.  



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

8 

 

Dikutip dari pemikiran misiolog Pastor Octo (Octo, 2014) dipaparkan, bahwa agama 

memiliki makna sebagai pengalaman dan pengahyatan, agama berkaitan dengan Yang Ilahi, 

agama menyangkut relasi, perjumpaan dan kepercayaan. 

1) Agama adalah pengalaman dan penghayatan. Agama merupakan pengalaman pribadi 

manusia di mana Allah dialami dalam hati (bathin) sebagai pusat diri manusia. Agama 

adalah “apa yang dibuat manusia dalam kesendiriannya” sebab jika manusia tidak pernah 

menghayati kesendirian manusia, manusia tak pernah bersifat religius. Agama juga 

berarti menerima kehadiran dan kedekatan Allah di dalam diri sesama. Dimana manusia 

mulai mengkomunikasikan pengalamannya akan Allah ke dunia luar dirinya, di sana ia 

melangkah keluar dari ketertutupan dirinya dan membentuk sebuah komunitas beriman. 

Dari sebab itu agama adalah “kesendirian dalam kebersamaan.’ Jadi agama bermata dua: 

individual dan social, particular dan universal. 

  

2) Agama Berkaitan Dengan Yang Divinum (ilahi). St. Agustinus, teolog dan pujangga 

gereja, memakai term religio untuk menunjukkan worship/ penyembahan, pola-pola 

aksi/ kegiatan melalui mana umat secara sadar menghadapkan diri mereka kepada Allah 

dalam sembah bhakti dan puji-pujian. Agama seterusnya dipahami sebagai himpunan 

aksi-aksi spesifik seperti peribadatan, ritus, tingkah-laku etis, doa-doa dan kurban-

kurban persembahan yang ditujukan kepada yang Ilahi. 

 

3) Agama itu menyangkut relasi, perjumpaan dan kepercayaan akan sesuatu yang ultimo, 

transenden atau agama sebagai pengakuan akan “Ada Yang Lebih”. “Ada” ini menjadi 

dasar, awal, pusat, dan akhir eksistensi manusia.  

Dalam konteks tertentu, agama juga dikaitkan dengan perasaan seperti emosi, 

inspirasi, rindu dan antusiasme. Para filsuf seperti; F. Schleiermacher, mengatakan bahwa 

“esensi agama terkandung di dalam perasaan ketergantungan pada yang absolut.” Emmanuel 

Kant mengakui bahwa ‘agama adalah pengakuan akan tugas-tugas sebagai perintah-perintah 

Ilahi.’ Agama memberikan makna yang konperehensif akan hidup, menjadi jaminan bagi 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

9 

 

nilai-nilai tertinggi dan norma-norma yang bersifat tanpa syarat, memberikan komunitas dan 

‘rumah-rohani’. 

Dalam sebuah agama biasanya terdapat aspek-aspek esensial seperti creed, code, 

cult, community-structure dan transcendent. Creed: Segala sesuatu yang bergerak menuju 

“penjelasan” tentang makna ultimo kehidupan. Code: Hukum tingkah-laku atau etika yang 

meliputi semua aturan dan kebiasaan bertingkahlaku dalam sebuah agama. Cult: Kultus 

berarti semua aktivitas ritual yang menghubungkan seseorang kepada yang transenden baik 

secara langsung maupun tidak langsung. Community-structure: Ini menunjukkan kepada 

relasi antara para pengikut. Transcendent: menunjukkan, ini adalah awal, sentrum, dan akhir 

eksistensi/ hidup manusia.  

Makna agama dalam pemahaman konkrit lebih menunjukkan segi religiositas atau 

pengalaman religius seseorang dari pada suatu konsep teknis dan abstrak, iman konkrit dari 

pada institusi. Religiositas yang dimaksudkan di sini adalah pencaharian mendasar 

seseorang beragama berkaitan dengan asal-usul yang menjurus kepada asal usul keilahian. 

Jadi religiositas mendahului agama. Agama itu tidak hanya menyangkut hal teoretis tetapi 

hidup sebagaimana kita hayati. Relasi harmonis antara manusia dan Tuhan yang ditata dalam 

sebuah agama akan menghasilkan ‘ketenangan, kedamaian dengan sesama.’ Namun, untuk 

pencapaian kearah sana rekonstruksi pemahaman keagamaan umat manusia menjadi niscaya 

untuk dikembangkan. Agama hendaknya berperan menghantar manusia menjadi individu 

dewasa, merdeka dan bertanggungjawab di tengah-tengah masyarakat (Kotan, 2021). 

Agama dan ajarannya adalah sistem kebenaran yang berperan mengubah watak 

manusia yang tidak tampan ke dalam kejujuran, keadilan dan kebenaran. Watak manusia 

tidak diubah karena sebuah tekanan demonstratif dari luar tetapi karena ada keyakinan 

pribadi yang mendalam, yang lahir dari kehengingan (meditasi) dan kebeningan diri, (suci, 

murni, tak bercela). 

c) Motivasi Agama 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

10 

 

Proses globalisasi terus mengalir dalam realita. Ia telah, sedang dan akan (terus) 

berlangsung dengan menghadirkan dan menuntut kewajiban baru bagi setiap orang. 

Kehadirannya menuntut cara berpikir, cara bertindak, carah hidup yang sangat adaptatif. 

Apakah cara hidup beragama pun demikian adanya? Inilah pertanyaan yang membutuhkan 

refleksi terus menerus dari setiap kita yang mengakui menganut salah satu agama.  

Fakta ini secara personal maupun secara komunal amat sangat memicu eksistensi 

para penganut agama untuk mengajukan pertanyaan berikut ini: “Seperti apa agama yang 

seharusnya dihidupi di zaman global ini?” Pertanyaan ini senada dengan pertanyaan: 

“Mengapa manusia beragama sampai saat ini?”  

Menjawab pertanyaan di atas, hanya sangat mungkin kita mengutip pikiran fisikawan 

Albert Einstein yang mengatakan bahwa “Meskipun agama dan ilmu (yang melahirkan 

kemajuan saat ini) berbeda, namun keduanya mempunyai hubungan timbal-balik yang kuat. 

Agama menentukan tujuan dan sebaliknya, ilmu hanya diciptakan oleh orang yang jiwanya 

penuh dengan keinginan untuk mencapai kebenaran dan pengertian serta sumber 

perasaannya memancar dari bidang agama,” Jadi jika seorang sarjana (ilmuwan) yang tidak 

mempunyai kepercayaan, kedudukannya dapat dikatakan secara kiasan; Ilmu tanpa agama 

lumpuh dan agama tanpa ilmu buta” (Elshabrina, 2013). 

Opini Einstein ini secara lugas dapat diuraikan lebih bebas, bahwa walaupun 

kemajuan sebagai symbol kehebatan pengetahuan manusia dan sangat berkuasa atas hidup 

manusia hari-hari ini, tetapi penguasaan akan ilmu dan teknologi tidak akan secara sepihak 

saja menjamin tercapainya taraf kehidupan bahagia dan sejahtera dalam arti yang paling 

esensial.  

Dampak negatif teknologi (sebagai bukti kemajuan pengetahuan manusia) telah 

mendatangkan tragedi yang sangat menyedihkan hidup manusia, dan pikiran rasional 

tidaklah cukup untuk memecahkan masalah-masalah kehidupan sosial manusia. Agama 

kemudian tampil mengarahkan sikap laku dan cara berpikir yang lebih manusiawi. Pada titik 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

11 

 

ini mau ditekankan, bahwa “Semua spekulasi yang benar dalam dunia sains bersumber dari 

rasa religius yang dalam dan tanpa perasaan” (Elshabrina, 2013). 

Pada tataran ini kemudian secara umum orang-orang yang dikategorikan dalam 

kelompok religius menyatakan, bahwa “hasil teknologi sebagai buah kemajuan sains 

memudahkan manusia dalam mengelola hidup, dan agama berperan mengarahkan manusia 

untuk meraih kebahagian dan sejahtera (ronai dan bathiniah)”. Kemudian keyakinan akan 

hal ini terekspresi dalam berbagai bentuk dan cara beragama.  

Meskipun ada banyak agama dan cara beragama, secara umum menurut Hardjana 

(2002) ada enam faktor yang mendorong atau memotivasi manusia untuk beragama, antara 

lain. 

1) Mendapatkan keamanan 

Alam dunia yang manusia huni ini memiliki sejarahnya dan ceritanya sendiri-

sendiri oleh para penganut agama (kepercayaan) yang agamanya berasal dari bumi di 

mana ia ada hidup dan bergiat (agama asli/ agama pribumi/ agama suku/ agama warisan 

para leluhur dan juga penganut agama yang agamanya berasal dari “dunia” luar yang 

masuk ke dalam kelompok penganut agama asli melalui usaha penyebaran (para 

penyebar) atau lewat pemaksaan (penakluk atau penjajah).  

Kehidupan di dunia ini dinamis, menarik, mengaguman namun tidak selalu 

aman. Realita mencatat bahwa alam tidak selalu rama, baik dan simpatik terhadap 

manusia. Keadaan tidak nyaman dapat terjadi di darat, laut dan udara bahkan di antara 

manusia penghuni bumi itu sendiri. Dunia memiliki sifat tremendum (menakutkan).  

Realita dunia, tempat huni manusia, ada malapetaka alami dan malapetaka 

manusiawi. Ada penderitaan, kesusahan dan ancaman silih berganti. Akibatnya manusia 

mencari keamanan dan keselamatan. Untuk terjamin keamanan lahirlah paham 

kosmologis (hidup selaras dengan alam) dalam agama pribumi/ asli dan pandangan 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

12 

 

soteriologis (perlu ada seorang penyelamat) dalam agama dari “dunia” luar. Dan hal ini  

ditemukan dalam (ajaran) agama.  

2) Perlindungan 

Dunia tidak selalu menjamin suatu kepastian dan dapat dijadikan pegangan, 

bahkan dijadikan pelindung utama dan segala-galanya. Singkat kata manusia tidak 

menemukan sesuatu yang sungguh-sungguh dapat diandalkan. Mereka yang bersandar 

pada lingkungan, ternyata tidak membantu manakala dibutuhkan. Mereka yang 

berlindung pada orang-orang kuat dan berkuasa, hanya ada dalam jangka waktu tertentu. 

Jika tidak berkuasa dan tidak kuat lagi, kepada siapa harus berharap. Bahkan perlu 

bayaran mahal untuk sedikit perlindungan. Bagi yang berkuasa dan memiliki power, 

pencari suaka/ pencari perlindungan dipandang sebagai obyek bahkan sering 

dikorbankan. Orang yang berkuasa dan kuat pada titik tertentu tidak bisa diandalkan 

jadi pelindung.  

Dalam keadaan seperti ini manusia lari kepada agama. Karena di sana diyakini 

Tuhan, Si Providentia Dei (Sang penyelenggara kehidupan) dapat diandalkan. Dialah 

pelindung abadi penguasa satu-satunya dan kuat dalam berkuasa. Keyakinan akan 

perlindungan hanya pasti pada dan di dalam Tuhan. 

3)   Menemukan Penjelasan 

Manuisia diliputi berbagai pertanyaan ketika hadir, ada dan hidup di duia ini. 

Pertanyaan-pertanyaan itu menuntut jawaban dan penjelasan. Manusia 

mempertanyakan hidupnya, asal-usulnya. Dari mana ia dan haru kea rah mana atau 

kemana tujua akhir hidupnya? Ia mempertanyakan penyebab pertama yang tidak 

disebabkan dari adanya dunia ini dan kemana ia harus pergi/ mengarahkan hidupnya 

setelah selesai di dunia ini.   

Manusia bertanya siapa yang menjadikan dunia dan pengatur hidup ini? Lalu 

mengapa mesti ada malapetaka, bahaya dan aneka ancaman, kesusahan, penderitaan, 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

13 

 

bencana dan mengapa ada kematian. Inilah serangkaian pertanyaan fundamental yang 

saban hari menghampiri manusia.  

Agama kemudian hadir berkaitan dengan jawaban atas pertanyaan-pertanyaan 

fundamental itu. Agama bergerak di bidang misteri kehidupan, dan yang mampu 

menjelaskan dan membuat yakin setiap penganutnya, “bahwa Tuhan adalah asal dan 

tujuan kehidupan”. Maka manusia penganut agama merujuk segala tanyanya pada 

agama untuk mencari “kejelasan” atas segala yang misteri, atas makna hidup dan 

eksistensi awal dan akhir alam raya yang dihuni. 

4) Memperoleh Pembenaran Praktek Hidup. 

Ada berbagai keutamaan dan nilai sebagai kebajikan yang dipraktikan dalam 

kehidupan antarumat dan bermasyarakat. Di sana terdapat berbagai praktik hidup yang 

baik dan berguna. Ada lingkungan hidup yang terebentuk dari pribadi-pribadi yang 

“rajin bekerja”. Ada yang memedomani interaksi sosial yang “sopan santun”. Ada yang 

menjunjung penuh nilai berkaitan dengan hidup bersama, seperti “tolong-menolong.” 

Dalam praktek hidup bernegara, ada kegiatan seperti “upacara bendera.” Semua praktik 

ini amat berarti dan diperlukan. 

Segala nilai yang dipraktikan memiliki daya tarik dan daya dorong agar orang 

melaksanakannya. Agar orang lebih berminat dan tertarik untuk melaksanakanya dalam 

praktik hidup, ditambahkan ke sana motivasi agama.  

Agama mengajarkan kita, bahwa sesungguhnya jika mempraktekan nilai-nilai 

itu adalah bukti bahwa kita juga ikut berkarya bersama Tuhan. Kita adalah colaborator 

dan cocreator. Ikut serta dalam pembangunan dunia merupakan bagian integral dari 

hidup beriman. Dengan pembenaran nilai-nilai oleh agama maka runtuhlah sikap 

feodalis, egois-individualis, materialis, kapitalis dan hedonis sesat, intoleran, radikal 

dan ekstremis dan inklusif. 

5) Meneguhkan Tata Nilai 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

14 

 

Nilai-nilai dan keutaman yang dipaparkan di atas dihidupi dalam kehidupan 

bersama. Jadi ada nilai etis-moral yang jika diejawatahkan membuktikan perilaku 

manusia sebagai manusia. Jika nilai yang diejawantah itu sesuai dengan kehidupan dan 

menghidupi kebersamaan akan terus dihayati dan dilestarikan dan biasanya nilai-nial itu 

bersifat universal.  

Untuk lebih mengharuskan manusia “memeluk” nilai itu, manusia 

membutuhkan sumber motivasi lain yang paling hakiki untuk berjuang memiliki dan 

mewujudkannya. Agama dan ajarannya dapat memotivasi, memberi dorongan, 

mendukung dan meneguhkan manusia, terkhusus para penganut agama untuk 

mewujudnyatakan nilai-nilai dan keutamaan itu. 

Berkat agama, manusia mendapat kekuatan, dorongan dan pemantapan dalam 

pelaksanaan nilai-nilai kehidupan. Dengan motivasi keagamaan, nilai jahat ditolak dan 

dilarang dilakukan dan mengharuskan atau mewajibkan setiap penganutnya melakukan 

nilai-nilai baik, bahkan bonum optimum.  

6) Memuaskan Kerinduan 

Tidak disangkal bahwa tidak pernah puas adalah juga satu sifat manusia. 

Manusia dan keinginannya harus selalu dipenuhi. Manusia selalu ingin lebih. Dambaan 

untuk dipenuhi dan menjadi lebih tidak terbatas pada panca indera bersifat jasmaniah 

tetapi juga pada jiwanya yang paling dalam. Manusia sebagai makhluk rohani ingin 

mencapai nilai rohani yang paling sublime, paling luhur dan mulia. Suatu nilai 

adikordati yang memenuhi dan memuaskan hasrat manusiawi yang paling dalam, yaitu 

Tuhan sendiri. 

Dengan dan melalui beragama manusia mendapat cara atau jalan untuk 

menggapai Tuhan. Karena itu manusia menganut agama untuk memenuhi hasratnya 

yang paling dalam yakni menemukan dan berdiam dalam Tuhan. Manusia rindu akan 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

15 

 

Tuhan. Rindu berdiam dalam kebahagiaan rumah Tuhan (Mzm.63:1-2), “Jiwaku haus 

kepadaMu, tubuhku rindu kepadaMu, seperti tanah yag kering dan tandus, tiada berair”.  

Pada saat ini kebutuhan panca indera menjadi tidak berarti atau tidak 

memuaskan manusia karenanya dipandang sebagai hambatan untuk menggapai Tuhan, 

dan agama dijadikan jalan yang penting untuk menggapai Tuhan pemenuh segalanya. 

Dalam dan melalui agama para penganut agama hendak memuaskan diri, memenuhi 

kerinduannya yang paling substansial dan esensial yakni berteduh dalam Tuhan. Inilah 

pemuasan dambaan rohaniah yang paling tinggi.   

2. PENGUATAN MODERASI BERAGAMA  

Di antara tujuh program unggulan Kementerian Agama RI, ada program berkelanjutan 

yakni pertama, Moderasi Beragama dan kedua, Penguatan Moderasi Beragama. Uraian lanjut 

tidak lagi mengupas tentang moderasi beragama tetapi lebih diarahkan kepada “Penguatan 

Moderasi Beragama” (https//kemenag.go.id, Nasional, 20230 diakses 5/11/2023). 

Jikalau bicara tentang penguatan moderasi agama maka persyaratanya adalah seluruh 

warga Indonesia yang plural dalam agama sudah sepaham dan sependapat  tentang “Moderasi 

Beragama” dan sudah (mulai) memraktekan moderasi agama itu dalam keseharian hidupnya. 

Pekerjaan ikutannya adalah penguatannya sehingga menjadi hak paten, kemudian diupayakan 

kewajiban-kewajiban untuk mewujudnyatakan moderasi beragama itu. Jika demikian yang 

diharapkan dan jadi program unggulan, serta kebijakan pemerintah (Kementerian Agama RI) 

maka paham moderasi beragama lebih menjurus kepada orthopraksis nilai-nilai. Nilai-nilai 

kehidupan ini diharapkan sungguh mendarat di hati warga bangsa dan berwujud pada tindakan 

nyata.   

Penguatan moderasi beragama sebagai kebijakan dan program unggulan berikutnya, 

tidak lain dan tidak bukan bertujuan untuk meningkatkan praksis hidup moderat, hidup rukun, 

hidup damai dan toleran antarumat  beragama. Dengan demikian dapat memupus lenyap cara 

hidup ekstrem, radikal dan inklusif intoleran yang mencelakakan kebersamaan.  



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

16 

 

Untuk penguatan moderasi dan memulai perwujudannya maka ranah pendidikan formal 

di Sekolah Dasar baik Inpres maupun Negeri merupakan sasaran tepat orthopraksis nilai-nilai 

moderasi beragama secara struktural dan kultural. Sasaran penguatan ini juga untuk 

menumbuhkan karakter sosial, toleran dan untuk tujuan humanistik (mampu memanusiakan 

manusia), sehingga searah dan sejalan dengan filosofi “Si tou timou tumou tou,” yang dihidupi 

dan dihidupkan Sam Ratulangi, si Pahlawan Nasional dari Sulawesi.  

Filsofi itu jika diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia, berarti “Manusia baru dapat 

disebut sebagai manusia, jika sudah dapat memanusiakan manusia.” Filosofi ini adalah 

ungkapan kemanusiaan yang pada praksisnya berwujud “menerima dan menghormati 

keberadaan sesama”. Dalam konteks kita sekarang, filosfi ini mendukung sikap hidup bersama 

yang melahirkan dan membentuk semangat kerjasama untuk berjuang dan bersama-sama 

menciptakan kesatuan, harmoni, rukun damai dalam semangat toleransi serta rasa hormat yang 

tinggi akan keberadaan yang lain, (http://www.alkitab.or.id, layanan. diakses, 5/11/2023, 

22:55). 

Padanan filosofi tersebut dengan dan dalam koridor “Penguatan Moderasi Agama” 

sebagai program unggulan pemerintah dapat dijalankan secara strukutral mulai dari pimpinan 

sekolah sampai kepada tenaga pendidikan (khususnya para guru agama) dan tenaga 

kependidikan yang ada di sekolah. Kesepahaman, kesependapatan dan kesediaan dalam 

perjuangan yang sama untuk hidup rukun, hidup toleran, saling menghormati dan menghargai 

dan siap sedia memupus lenyap cara hidup ekstrem, radikal dan eksklusif yang mencelakakan 

kebersamaan dan merusak tujuan pendidikan, mendapat tempat dan peluang yang berimbang.   

Sedangkan secara kultural dapat diartikan sebagai kesephaman sebagai manusia 

berbudaya dan beradab untuk membina-didik diri dan para peserta didik untuk tunduk pada 

budaya saling menghormati dan menghargai karena nilai dasar budaya adalah menghormati apa 

yang telah diperjuangkan para pendahulu dan mewariskan hal-hal yang baik dan benar untuk 

kehidupan kemudian. Pada point ini nilai kebersamaan dalam keberagaman sangat dijunjung 

tinggi untuk persatuan dan kesatuan. Budaya mencintai Bangsa dan Negara serta menjaga 

keutuhan dan kesatuan menjadi junjungan dan perjuangan sampai titik darah terakhir. 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

17 

 

Uraian singkat di atas menggarisbawahi kebijakan pemerintah, bahwa moderasi agama 

harus menjadi gerakan bersama karena pudarnya sikap toleran di tengah masyarakat majemuk. 

Karena sebagian masyarakat telah terpesona dan menghidupi ideologi transnasional dan 

bersifat eksklusif dalam getho agama yang dikonsumsi secara baru. Atas bahaya ini maka 

penguatan moderasi beragama sangat penting dan utama di situasi Inodensia hari-hari ini.  

“Dahulu kita secita-cita bahwa negara kita adalah Negara Kesatuan Republik Indonesia, 

kita semua adalah manusia Indonesia sebelum “ras-ras baru” memutuskan tali persaudaraan 

kita,dan merusak kebersamaan kita; agama dan paham baru memisahkan kita, politik mencerai 

beraikan kita, paham dan ideologi baru menyusup pikiran dan hati masyarakat dan merongrong 

keberadaan NKRI, Pancasila, UUD 1945 dan Bhineka Tunggal Ika, (Kementeria Agama RI, 

2019). 

Karena itu di sekolah-sekolah sangat perlu dipikirkan kurikulum yang mendukung 

moderasi beragama dan pelaksananaan penguatnnya sehingga mampu dan tegas menolak sikap 

dan paham ekstremis, radikalis dan eksklusivistis. Imbasnya adalah para tenaga pendidik 

dituntut untuk selain memiliki empat kompetensi dasar, dituntut pula memiliki wawasan 

kebangsaan dan mendukung kearifan lokal yang sungguh humanistik dan moderat. 

Pendidikan di Sekolah Dasar-Sekolah Dasar di era ini, di samping berorientasi dasar 

renponsif terhadap perkembangan teknologi dan pengetahuan juga harus berorientasi 

spiritualistik dengan person penentu adalah guru-guru secara umum dan guru-guru agama 

secara khusus, yang berpaham humanistik dan berwawasan kearifan lokal sehingga output yang 

diharapkan adalah generasi holistik, generasi yang cerdas, berkarakter religius (berwujud 

orthopraksis) dan humanistik moderat. Tujuan selanjutnya adalah memupus tuntas sikap 

radikal, ektremis, intoleran, trust claim, prejudice, eksklusif dan picik.  

Atas harapan dan gerakan bersama utuk moderasi agama yang demikian maka “Actus 

Kehadiran yang moderat” sebagai wujud nyata dari Peguatan Moderasi Beragama akhirnya 

dapat menunjukkan dan membuktikan sikap harmonis, kehidupan yang ramah dan toleran, 

saling menyapah sebagai saudara-saudari sebangsa dan setanah air, saling berinteraksi dengan 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

18 

 

dasar religiositas yang benar dan siap membentengi civitas dan seluruh anggota masyarakat 

dari paparan ajaran dari kelompok-kelompok yang tidak selaras dengan ideologi Pancasila, 

kehidupan berbhineka tunggal ika, dan satu kesatuan dalam Negara Republik Indonesia.  

3. ACTUS KEHADIRAN MODERAT WUJUD PENGUATAN MODERASI BERAGAMA 

Gagasan brilian dari mantan menteri agama Lukmam Hakim Saifudin berkaitan dengan 

Moderasi Beragama, mengajak semua kita sebagai warga Negara Indonesia (=masayarakat 

beragama di Indonesia) untuk membangun komitmen bersama menciptakan “kebersamaan 

hakiki dalam keberagaman.” untuk menjaga keseimbangan yang wajar antarpersoalan agama 

dan soal kepemerintahan, untuk saling menghargai seluruh umat beragama, untuk saling 

mendengarkan dan untuk saling belajar guna meminimalisir (meniadakan) perbedaan dalam 

menciptakan hidup bersama yang bahagia dan sejahtera atau bonum commune.  

Karena itu keanekaan agama/ pluralitas agama di Indonesia secara de facto tidak boleh 

dipaksakan menjadi sesuatu yang uniform melainkan harus dipelihara dan ditumbuh-

kembangkan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara yang demokratis. Kehadiran agama-

agama di Indonesia dapat meneguhkan iman para penganutnya agar saling membelajarkan 

nilai-nilai positif keagamaanya, bahkan dalam keberagamaan kita dapat saling melengkapi, 

(Kementerian Agama RI, 2019). 

Dalam konteks moderasi beragama yang demikian mengharuskan setiap penganut 

agama mempraktekan cara hidup beragama yang lebih menekakan nilai-nilai universal 

(ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, musyawara-mufakat, adil dan beradab serta untuk bonum 

commune/ kesejahtaraan yang seimbang) untuk dan dalam hidup bersama dengan yang lain. 

Hidup bermoderasi beragama dan penguatannya mendorong para penganutnya untuk 

membangun “jembatan kasih” seturut hakekat kemanusiaan yang berunsur ilahiah (rohani), 

ketimbang membangun tembok pemisah dan perselisihan antara satu dengan yang lain.  

Paus Fransiskus dalam kesempatan penandatanganan Dokumen Abu Dhabi bersama 

Imam besar al Azhar, Ahmed al-Tayyeb pada tahun 2019, menegaskan: “Barang siapa 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

19 

 

membangun tembok maka ia sendiri akan terkurung dalam tembok itu. Barang siapa 

membangun jembatan, akan membuka jalan untuk sebuah perjalanan panjang, yang bermuara 

pada komitmen untuk menjadi Pelopor Moderasi Beragama. Momentum itu menjadi tonggak 

sejarah dalam hidup berbudaya dialog antaragama dan membuka pintu utnuk pembicaraan 

tentang toleransi. Paus menegaskan bahwa hanya “iman kepada Allah yang mempersatukan 

kita dan tidak memecah belah,” (http://www.dokpendkwi.org, diakses,4/11/2023.11.00). 

Pandangan dan penegasan yang tertuang dalam dokumen-dokumen tersebut dan paham 

tentang moderasi beragama akan tetap menjadi wacana, manakala tidak diejawantahkan. 

Karena itu “Actus Kehadiran” sebagai wujud atau bentuk konkret dan yang paling nyata dari 

penguatan moderasi beragama, sesungguhnya mendapat ruang paling nyata untuk 

pembuktiannya. Ia lebih menekankan praktek hidup antarumat beragama. Suatu kehidupan 

yang menjunjung nilai-nilai agama yang bersifat universal itu dikonkretkan antarpemeluk 

agama yang beraneka. Pada titik ini agama sesungguhnya adalah orthopraksi nilai-nilai dan 

keutamaan dan bukan persoalan orthodoksi teologis. Ada di sana gambaran kebersamaan dalam 

keberagaman yang mewujud pada sikap toleran, bernuansa saling menghormati, menghargai 

dan tidak eksklusif.  

Actus kehadiran Moderat sebagai wujud atau bentuk penguatan Moderasi Beragama 

dengan langkah utama orthopraksis nilai-nilai kehidupan bersama yang toleran di Sekolah-

Sekolah Dasar Inpres (juga Negeri dan provate schools) sangat membutuhkan “actus (tindakan, 

perbuatan) kehadiran real, nyata, kehadiran face to face, kehadiran yang tidak membeda-

bedakan, kehadiran humanistik, kehadiran yang; ‘bermakna dan dirasakan’, ketulusan terlibat 

langsung dan bernilai positif, penuh cinta kasih dalam ikut serta membangun manusia 

seutuhnya. Inilah Actus kehadiran yang moderat dan orthopraksis. 

Uraian berkaitan dengan Actus Kehadiran moderat dan orthopraksis, senada dengan 

filsofi hidup Sam Ratulangi, “Si tou timou tumou tou,” (Manusia baru dapat disebut sebagai 

manusia, jika sudah dapat memanusiakan manusia) Suatu filosofi yang mengutamakan 

pembangunan di segala aspek kehidupan manusia, sehingga dapat melahirkan 100 % Warga 

Negara Indonesia dan 100% manusia beragama yang moderat.   



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

20 

 

Actus Kehadiran Moderat sebagaimana dimaksud ini, memiliki dasar kuat, yakni iman 

yang sama akan “Allah yang mempersatukan.” Dasar demikian sejalan dan/ searah dengan 

point-point yang tertuang dalam dokumen yan menggaris bawahi “Human Fraternity for World 

Peace and Living Together”. Kata “Living Together” ini sama dengan Hidup Harmonis di 

antara umat beragama. Hidup harmonis sama dengan hidup penuh cinta kasih antara satu 

dengan yang lain,  (http://www.dokpendkwi.org, diakses, 4/11/2023.11.15).  

Menurut Riyanto (1998) “Human Fraternity for World Peace and Living Together” 

terwujud pada “actus kehadiran” yang mengharuskan dan melahiRkan dialog kehidupan dan 

dialog karya. Kedua bentuk dialog ini mewarnai seluruh pergerakan dan perjuangan manusia 

untuk mencapai apa yang disebut kerukunan hidup, hidup harmonis, hidup bahagia dan 

mengalami kesejahteraaan yang seimbang.”  

Actus Kehadiran Moderat selanjutnya sangat mengandaikan suatu keyakinan beragama 

dengan praktek sepadan dan searah dengan religiositas. Artinya bagaimana para pemeluk 

agama mengaktualisasikan apa yang menjadi keyakinan-imanya (religiositas) pada hidup nyata. 

Dengan begitu, agama bukan hanya persoalan bagaimana diterima sebagai konsep (orthodoksi) 

atau pedoman hidup, tetapi bagaimana ia dihayati dengan dan dalam pelbagai konteks hidup 

hari ini (orthopraksis).  

Jadi, agama tidak saja dipahami secara konseptual-doktrinal tetapi harus menyata dalam 

kontekstual-praksis nilai atau orthopraksis. Bahasa praktisnya adalah mengimani Tuhan dan 

menghayati imannya dalam kehidupan bersama umatNya. Wajah Tuhan tampak dalam wajah 

penganut (semua) agama. Ini adalah rupa agama yang memiliki dan mengagungkan religiositas, 

(Kotan 2021).  

Secara lebih lugas dapat dikatakan perwujudan religiositas hadir pada Actus Kehadiran 

Moderat, yang dibingkai kehadiran real yang humanis, moderat, bermakna dan dirasakan oleh 

sesama yang lain, dalam pengharapan mencapai tujuan yang dicita-citakan bersama, yakni 

sejahtera bersama, bahagia dan selamat. Tiga tujuan duniawi ini diyakini akan menghantar 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

21 

 

semua orang, siapapun dia dan apapun agamanya berkesudahan di akhirat. Karena itu apa yang 

mau dicapai di akhirat, sudah dimulai sejak manusia hidup bersama di bumi ini.  

Tindakan followupnya adalah kaidah-kaidah sorgawi dan aneka ajaran kebenaran untuk 

mencapai keselamatan, bahagia akhirat yang diajarkan oleh masing-masing agama, ditaati dan 

dipraktekan selama masih hidup di bumi. Analoginya seperti ini, “Jika wajah Tuhan yang penuh 

kasih sayang diperlihatkan di muka bumi ini, maka di bumi, tanah air semua manusia ini, tidak 

sepatutnya memperlihatkan wajah hantu, wajah iri hati, dendam, benci dan berlumuran 

permusuhan, bahkan menyulut niat membunuh. 

Manakala wajah hantu yang diperlihatkan dalam realita hidup bersama antarumat 

beragama, berarti agama yang dianut telah dilepaskan dari religiositas, dan dengan demikian 

akan membuat agama dan unsur-unsurnya kehilangan dimensi religious. Ia lantas 

diselewengkan dan dijadikan ideologi dan alat perjuangan untuk mencapai hal-hal yang tidak 

berkaitan dengan visi dan misi mulia dari agama.  

Agama yang dijadikan ideologi, selalu dipergunakan untuk menggerakan massa, dalam 

hal ini penganut agama, untuk mencegah atau mencapai sesuatu yang tidak berhubungan  

dengan agama. Seperti misal, agama tertentu akan memandang pihak lain lebih rendah, bahkan 

cenderung mendiskreditkan ketika berbicara komunitas di luar dirinya. Inilah dilema agama-

agama yang paling serius tatkala berhubungan dengan kalangan di luar komunitasnya. 

Tampilan nyata agama sebagai ideologi, ada pada tindak penganutnya yang dengan 

leluasa mengatasnamakan agama melawan kelompok atau golongan yang dinilai menghalangi 

perjuangan mereka. Tindakan anarkhis diperbolehkan demi membela agama yang dianut 

bahkan kelompok penganut agama dapat merusak praktek-praktek beserta fasilitas-fasilitas 

dalam masyarakat yang dianggap berlawanan dengan keyakinan mereka. Dengan 

menggunakan sentimen agama, kelompok penganut agama diaspirasi, dimotivasi dan 

mendorong orang seagama (menggerakan massa) untuk berjuang bersamanya. Paham Moderasi 

Agama pada posisi ini siap berhadapan dengan tembok penolakan untuk merealisasikan sikap 

hidup moderat dan humanistik. 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

22 

 

Karena agama dijadikan ideologi, maka para penganut agama kemudian merasa menjadi 

kelompok yang lebih super, manusia yang lebih hebat dari pada kelompok atau manusia lain, 

eksklusif - memisahkan diri dari kelompok masyarakat lain - cendrung fanatik, tidak toleran 

terhadap kelompok yang berbeda keyakinan, agama dan kepercayaan menumbuhkan mentalitas 

suka menyerang dan memerangi siapapun yang dianggap membahayakan lembaga dan 

perjuangannya. Ruang hidup moderasi beragama tidak ada, apa lagi perwujudannya 

moderasinya pada aktus kehadiran. 

Ketika agama dijadikan ideologi maka dapat muncul masalah seperti crash of 

civilization (benturan peradaban), culture war (perang budaya/konflik budaya), etnic conflict 

(konflik etnis), perlakuan dan kebijakan diskriminatif, hubungan eksploitatif, bias (perlakuan 

tak adil yang tak disengaja), prasangka negatif, kesalahpahaman, marjinalisasi, kekerasan fisik/ 

simbolik, terror, ketimpangan dan kesenjangan yang tajam, dan masalah-masalah tersebut dapat 

berlangsung lama dan berbuntut panjang.  Moderasi Agama mati dan juga tidak ada wujud 

dalam bentuk Actus Kehadiran yang lugas, bebas dan humanistic. 

Pada posisi ini para penganut agama menjadi sekular dan juga agamanya. Sekularisme 

(Secular dari kata seculum; Dunia). Kata sekularisme berasal dari kata Latin “saeculum” yang 

berarti “dunia”, yaitu dunia apa adanya beserta keseluruhan nilai-nilainya yag selanjutnya 

disebut nilai-nilai duniawi. Dari kata saeculum ini muncul kata sekularisme dan sekularisasi. 

Sekulasisme termasuk satu golongan ideologi dan sekularisasi adalah suatu gerakan 

(Hendropuspito, 1983). Sekularisasi adalah suatu perubahan masyarakat dari identifikasi dekat 

dengan nilai-nilai dan institusi agama menjadi nilai-nilai dan institusi non agama dan 

sekuler/duniawi. 

Biasanya ada dua wajah sekularisme/ sekularisasi, yakni moderat dan ekstrem. 

Sekularisme/ sekularisasi moderat ialah pandangan hidup (ideologi) atau gerakan yang 

mencita-citakan otonomi nilai-nilai dengan campur tangan Tuhan dan pengaruh agama. 

Sebaliknya sekularisme/ sekularisasi ekstrem adalah pandangan hidup (ideologi) atau gerakan 

yang semata-mata mencita-citakan otonomi nilai-nilai dunia yang terlepas dari campur tangan 

Tuhan dan pengaruh agama.  



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

23 

 

Dalam konteks berkaitan dengan point pembahasan ini, sekularisme/ sekularisasi secara 

khsusus dilihat dari dampak bagi kehidupan religius. Gerakan sekularisme mempunyai dua 

ujung yang penuh bahaya dan perlu dihindari yaitu humanisme ateis dan spiritualisme irrealis.  

Humanisme ateis (termasuk sekularisme) menghasilkan nilai-nilai semu/ palsu manusiawi 

seperti misal berkaitan dengan martabat manusia, kebebasan dan otonominya.  Ada pandangan 

baru atas manusia bahwa manusia adalah makhluk alam yang berdaulat, yang punya kebebasan 

berpikir pada bidang-bidang kehidupan yang tidak ditentukan artinya oleh iman. Manusia tidak 

bergantung dari sumbernya yaitu Tuhan Yang Transenden (Huijbers, 1977).  

Sementara itu, Yuval Noah Harari dalam bukunya Homo Deus: A Brief History of 

Tommorow, menyebut manusia sebagai, Homo Deus, Manusia Tuhan bukan manusia 

berTuhan. Ada ambisi manusia menjadi tuhan. Sehingga manusia mampu menciptakan 

kebahagiaan, imortalitas dan punya kekuatan bagai tuhan (Harari, 2019), Ia seperti berdaualat 

atas dirinya sendiri. 

Kembali kepada humanisme ateis dengan nilai-nilai semu atau palsu. Dikatakan 

demikian karena nilai-nilai tersebut kehilangan hakekat otentiknya bila dilepas dari sumbernya 

yaitu Tuhan Yang Transenden. Di pihak lain spiritualisme irrealis (kosong) akan membuahkan 

rasa frustasi dan sikap benci (bahkan anti) terhadap apa saja yang bersifat rohani termasuk 

agama. Orang mulai mengundurkan diri dari suatu praktek hidup beragama yang terlalu 

formalistis. Sangat mungkin manusia berkelakuan tidak manusiwai, “Homo homini lupus dan 

bukannya homo homini socius.”  

Pada persoalan semacan ini, pertanyaan yang tampil adalah “Bagaimana implementasi 

moderasi beragama di lingkungan tempat bekerja, terkhusus sebagai guru agama di Sekolah 

Dasar atau agen moderasi beragama di tempat di mana para peserta didiknya berlatar belakang 

aneka agama.  

Kiranya bukan atas nama sekularisme/ sekularisasi, tetapi selama masih ada dan hidup 

di bumi Indonesia maka sifat sekularisasi moderat sedikit mendapat tempat pada tataran 

praksisnya. Sekularisasi moderat ini tidak otonom sekali diterapkan karena idelogi pendidikan 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

24 

 

di sekolah adalah Pancasila, yang menggarisbawahi pola menghidupi dan mengayomi semua 

agama untuk tumbuh dan berkembang. Arti lainnya, tata praktek moderasi beragama dan 

penguatan moderasi agama mendapat kesempatan realisasi seluasnya-luasnya melalui Aktus 

Kehadiran. Kita hadir dan menghargai semua agama yang ada. Memberi porsi yang seimbang 

pada pendidikan dan pengajaran masing-masing agama, dan semua peserta didik diberi tempat 

dan kesempatan untuk belajar di bawah bimbingan guru agama dari masing-masing agama. 

Pada tataran lebih prasksis, Actus Kehadiran, tergambar pada pemenuhan jam 

pembelajaran, kesimbangan antara guru agama dan peserta yang ada, sarana parasarana  

pembelajaran tersedia merata, kesempatan berdoa (berdoa bersama) diberlakukan untuk semua 

agama dan tumbuhkan sikap saling menghormati dan saling menghargai serta membangun 

kerukunan hidup sejak peserta didik masih anak dan di antara para gurunya. Para peserta didik 

dibimbing dan dilatih untuk beraktivitas sosial bersama. Harapan yang ditanam adalah 

dikemudian hari para peserta didik yang diasuh dalam suasana rukun dan damai serta moderat 

ini akan menjadi manusia pembangun dan penjaga kesatuan dan persatuan berbangsa dan 

bernegara.  “Actus Kehadiran” dalam bermoderasi pada konteks paling real, jelas akan menepis 

dikotomi kehadiran berembel kepentingan dan mengedepankan suatu kehadiran real yang 

berpaham moderat, humanistik dan mendukung keberagaman dalam kebersamaan, untuk 

membangun masa depan bangsa dan tanah air yang satu, tanha air Indonesia, sudah dimulai 

dari sekarang dan sejak dini.   

4. PENUTUP. 

Rangkaian uraian di atas dan upaya implementatif moderasi beragama serta 

penguatannya di Sekolah Dasar Inpres Oebufu akhirnya dapat menghantar kita kepada 

pemahaman akan tindakan praksis atau perwujudanya pada Actus Kehadiran yang bersifat 

moderat di seluruh aktivitas belajar dan kegiatan keagamaan di sekolah. Diyakni dengan Actus 

Kehadiran Moderat dengan dasar praksis pada orthodoksi nilai-nilai agama, pemahaman semua 

orang, siapa saja yang terlibat dalam koridor sikap moderasi dalam beragama di sekolah, siap 

sedia mengajarkan yang benar kepada peserta didiknya bahwa semua agama mengajarkan yang 

benar dan baik, yang mengedepankan pandangan akan manusia yang beragama seabagai 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

25 

 

saudara-saudari dalam Tuhan. Ini lah inti dasar penguatan moderasi beragama yang harus 

diajar-teladankan.  

Ayat Kitab Suci yang menyatakan: “Agamaku adalah agamaku, agamamu adalah 

agamamu,” jika direfleksikan lebih dalam maka pernyataan ini menjelaskan dan 

mengungkapkan pluralitas agama, dan adanya yang serba aneka ini adalah sebuah keniscayaan. 

Adanya keanekaan atau pluralitas agama demikian sangat mensyaratkan sikap toleransi dan 

menghargai untuk menggapai kebersamaan yang aman dan damai dalam keberagaman. Tidak 

terlepas dari itu adalah perlu pemenuhan kebutuhan akan sikap mencintai-mengasihi 

antarpeserta didik beragama dalam membangun dunia dan menjalankan agama mereka masing-

masing jauh dari sikap ekstrim dan intoleran serta praktek radikal dalam beragama.  

Pluralisme yang terbersit oleh ayat Kitab Suci di atas mengandaikan setiap penganut 

agama memahami agamanya dengan segala makna yang ada, kemudian memotivasinya untuk 

berorthopraksis dan mewujudkan nilai-nilai agama universal dalam aktivitas sehari-hari di di 

lingkungan sekolah dan hidup bermasyarakat. Dalam konteks ini pluralitas agama bukanlah 

persoalan melainkan menjadi sarana setiap orang saling memhami, menghargai, sehingga 

tercipta kedamaian dan kerukunan sejati antarumat manusia, antarumat beragama. 

Dalam kaitan dengan sikap moderasi beragama dan penguatannya di lingkungan 

sekolah, para guru agama adalah pioner moderasi beragama lewat kehadiranya yang moderatif 

(Actus kehadiran yang moderat) pada setiap aktivitas keagamaan yang terjadi dan berlangsung 

di sekolah, dalam skala kelas dan atau skala sekolah. Dengan tingkat kehadiran yang intens 

pada setiap sesi keagamaan atau kreativitas aksi lainnya yang mengumpulkan semua peserta 

didik, telah menanamkan sikap melampaui batas agama, suku, ras dan bahasa dalam diri para 

peserta didik dan antarpara guru; baik guru kelas dan guru mata pelajaran.  

Lewat Penguatan Moderasi Agama yang berwujud pada Actus Kehadiran yang moderat, 

martabat manusia sebagai homo religious, homo sociale dan homo socius (manusia beriman, 

bersosial, sekawanan) diangkat ke permukaan dan dalam tataran praktis bermanfaat atau 

sebagai antivirus ampuh untuk menjauhkan sikap intoleran, ekstremis-radikal dan eksklusif 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

26 

 

dalam beragama.  Lewat Moderasi Kehadiran dan penguatan Moderasi Beragama berwujud 

kehadiran yang real, tulus dan jujur (Actus hadir yang moderat) terciptalah persaudaraan sejati 

yang berbuah pada kerukunan dan kedamaian hidup. 

 

  



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

27 

 

BACAAN RUJUKAN 

 

Elshabrina, (2013), Albert Einstein, Yogyakarta: Penerbit Cemerlang Publishing.  

Hardjana, AM., (2002), Penghayatan Agama: Yang Otentik Dan Tidak Otentik, Jogyakarta: 

Penerbit  Kanisius.  

Harari, Yuval, Noah, (2019), Homo Deus: A Brief Histroy of Tomorrow, diterjamhakan oleh Yanto 

Musthfa: Jakarta: PT. Pustaka Alvabet, Ciputat Indonesia. 

Huijbers, Theo, 1977, ALLAH: Ulasan-Ulasan Mengenai Allah dan Agama, Yogyakarta: Penerbit  

Kanisius. 

Hendropuspito, 1983, Sosiologi Agama, Yogyakarta: Penerbit Kanisius. 

Jurnal Vinea, 2016.,  “Auto Imunisasi Agama”, Kupang: Sekolah Tinggi Pastoral Kupang: Kupang 

Kementerian Agama RI, (2019), Moderasi Beragama, Jakarta: Balitbang Diklat Kementerian Agama RI. 

Kotan, Boli, Daniel (editor), (2021), Menjadi Saksi Keselamatan, Yogyakarta; Penerbit Knisius. 

Kleden, Budi,  Paulus, (2002), Dialog Antaragama dalam Terang Filsafat Proses Alfred North 

Whitehead,  Maumere: Penerbit Ledalero Maumere. 

Olaf Herbert Schumann, 2013, Agama Dalam Dialog, pencerahan, perdamaian dan Masa Depan, 

Jakarta: BPK Gunung Mulia. 

Octo, Naif, (2014), “Profesi: Janji Melayani”, Materi Pembinaan Bagi ASN Kementerian Agama, 

Kota Kupang-NTT. 

Philipus Tule, SVD Drs. Lic., Cs., (editor),  Agama-Agama Kerabat Dalam Semesta,  Penerbit Nusa Indah 

Ende Flores, 1994 

Riyanto, F.X.E. Armada, CM, Dialog Agama, Dalam Pandangan Gereja Katolik, Yogyakarta:  

   Penerbit Kanisius, 1998 

 

Dokumen Gereja & Internet 

 

Kitab Suci Perjanjian Baru, LAI, Jakarta 



Beno Alekot 
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 1 No. 2 (Desember 2024) 
   

 

28 

 

Konsili Vatikan II, 28 Oktober 1965,  Nostra Aetate (Pada Zaman Kita): Pernyataan Tentang 

Hubungan Gereja Dengan Agama-Agama Bukan Kristiani (terj. R. Hardawiryana), 

Jakarta: Dokpen KWI. 

http://www.dokpendkwi.org, diakses,4/11/2023.11.00). 

https//kemenag.go.id, Nasional, 20230 diakses 5/11/2023, 11.15). 

http://www.alkitab.or.id, layanan. diakses, 5/11/2023, 22:55). 

https://media.neliti.com, 6/11/2023,15.25 

 

 


