Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

KONTRIBUSI AGAMA TERHADAP PEMBEBASAN DAN KERUKUNAN:
ANALISIS-SINTESIS GAGASAN ANDREAS A. YEWANGOE

Paulus Tnunay
Universitas Kristen Artha Wacana Kupang
email: paultnunayll6@gmail.com

ABSTRAK

Tulisan ini mengeksplorasi secara kritis dan sintesis pemikiran Andreas A. Yewangoe
mengenai kontribusi agama dalam mendorong pembebasan dan kerukunan antarumat
beragama di Indonesia. Yewangoe mengawali refleksinya dari pemahaman bahwa agama
bersifat ambivalen, di satu sisi mampu membebaskan dan memulihkan, namun di sisi lain
bisa menjadi alat dominasi dan kekerasan. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural
secara agama, etnis, dan budaya, ia menekankan pentingnya mempraktikkan nilai-nilai agama
yang membangun perdamaian dan solidaritas. Pendekatan teologis yang ditawarkan, yaitu
teologi keramahan (theology of hospitality), menolak sikap eksklusif dan konfrontatif atas
nama iman. [a mendorong umat beragama untuk memandang pemeluk agama lain bukan
sebagai “orang asing”, melainkan sebagai “tetangga” dalam semangat kasih dan keadilan.
Selain itu, Yewangoe juga memberi kontribusi pada teologi kontekstual Indonesia dengan
menggagas bahwa gereja bukan hanya hadir di Indonesia, tetapi juga untuk Indonesia.
Tulisan ini juga merefleksikan implikasi pemikiran Yewangoe terhadap pembaruan praktik
Pendidikan Agama Kristen (PAK). Dengan pendekatan yang lebih dialogis, emansipatoris,
dan partisipatif, PAK didorong untuk menjadi medan pembentukan iman yang relevan
dengan tantangan era digital dan keberagaman masyarakat. Keseluruhan pemikiran
Yewangoe menawarkan paradigma keberagamaan yang humanis dan transformatif, di mana
kerukunan dilihat bukan sebagai kebijakan teknis, tetapi sebagai praktik spiritual dan

tanggung jawab sosial lintas batas.

Kata Kunci: Kerukunan, Pluralisme, Teologi Kontekstual.



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

PENDAHULUAN

Dalam Agama dan Kerukunan, Dr. Andreas Anangguru Yewangoe memulai dengan
sebuah observasi tajam terhadap dualitas agama: “agama bersifat ambigu, sebab dapat
sekaligus membebaskan dan memperbudak penganutnya” Ia menjelaskan bahwa sementara
agama bisa menjadi sumber pembebasan spiritual, sejarah umat manusia juga menunjukkan

sisi kelamnya agama bisa dijadikan alat penindasan atau legitimasi konflik.

Dengan landasan itu, Yewangoe menegaskan bahwa dalam konteks masyarakat plural
seperti Indonesia, aspek pembebasan itulah yang harus dikedepankan. Menurutnya, nilai-nilai
luhur agama perlu diaktualisasikan agar terwujud suasana kondusif bagi kerukunan
antar-umat beragama. Dia menyadari bahwa konflik bernuansa agama yang akhir-akhir ini
mewarnai bangsa mengandung potensi memecah persatuan Indonesia. Karenanya, ia
mendesak agar umat beragama mengedepankan dialog yang terbuka, penghormatan terhadap

kekayaan spiritual masing-masing, dan penghayatan bersama atas nilai-nilai Pancasila.

Sebagai seorang teolog Kristen Protestan, Yewangoe menggunakan kerangka teologis
Kristen untuk menggali kualitas positif agama dalam menyemai kerukunan. Ia mengadopsi
perspektif Vatican II, bahwa setiap agama mengandung unsur kebenaran, dan mendorong
umat Kristen untuk tidak memandang agama lain sebagai “strangers” (orang asing),
melainkan sebagai “neighbors” (tetangga), yang pantas menerima keramahan dan
penghargaan. Pembukaan buku ini dirancang untuk membangkitkan kesadaran bahwa di
tengah kemajemukan Indonesia, keberagamaan sejati harus dilihat sebagai sarana untuk
membina persaudaraan dan solidaritas sosial. Yewangoe bukan sekadar menekankan
pentingnya toleransi yang pasif, melainkan mengajak pembaca kepada tindakan aktif:
membangun ruang dialog yang inklusif, menghayati nilai-nilai agama lain, dan

mengintegrasikan ajaran luhur ke dalam kehidupan sosial bersama.

ANALISIS KONSEP BERPIKIR A. A. YEWANGOE
1. Konteks Historis dan Sosial
Andreas A. Yewangoe mengajukan tesisnya di tengah realitas Indonesia yang sangat
plural, berdasarkan agama, etnis, budaya, dan bahasa. Sejak era kerajaan Majapahit hingga

proklamasi 1945, keberagaman yang telah mengakar sejak lama di wilayah Nusantara

2



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

menjadi latar historis yang membentuk kerangka pemikiran Yewangoe mengenai

pentingnya kerukunan antarumat beragama.

Pluralitas ini menjadi pedang bermata dua. Di satu sisi, agama menjadi perekat
sosial: tradisi-tradisi lintas agama di Bali maupun Jawa sering kali hidup berdampingan
melalui ritual bersama dan tradisi lokal. Namun di sisi lain, saat dimobilisasi secara
eksklusif, baik oleh elite politik maupun kelompok fundamentalis agama menjadi pemicu
konflik. Contoh historisnya meliputi kerusuhan di Poso (1998-2001) dengan ribuan
korban jiwa dan jutaan pengungsi, juga insiden kekerasan di Maluku dan Kalimantan

selama pasca-Suharto.

Selain itu, penelitian empiris menunjukkan bahwa tingkat religiositas, terutama
praksis ritus dan keyakinan eksklusif berkorelasi positif dengan dukungan pada konflik
antarkelompok. Sebaliknya, religiositas dengan pemaknaan spiritual yang inklusif dapat
mereduksi sikap permusuhan. Dalam kerangka tersebut, Yewangoe menekankan bahwa
agama seharusnya menjadi kekuatan pembebasan dan pembawa damai, bukan alat
legitimasi konflik. Pendekatan teologi dialogisnya merespons tantangan nyata:
mengedepankan nilai-nilai agama yang mempersatukan di tengah realitas sosial yang

berpotensi retak karena kepentingan sektoral dan politik identitas.

. Gagasan Teologis yang Progresif

Di tengah menguatnya eksklusivisme keagamaan, baik dalam wacana publik
maupun kehidupan sehari-hari, Yewangoe menawarkan satu pendekatan yang menandai
keberanian intelektual sekaligus spiritual: teologi keramahan (theology of hospitality). la
dengan tegas menolak pendekatan keagamaan yang berbasis pada klaim kebenaran absolut
yang menutup ruang perjumpaan. Sebaliknya, Yewangoe mendorong umat beragama
untuk membangun sikap yang terbuka, penuh empati, dan bersedia berdialog dengan

“yang lain” sebagai sesama ciptaan Tuhan.

Gagasannya bukan sekadar toleransi pasif, melainkan keramahan aktif, sikap yang
melihat orang dari agama lain bukan sebagai “orang asing” (strangers), tetapi sebagai
“tetangga” (neighbors) yang layak dihormati dan dicintai. Dalam kerangka ini, agama
tidak lagi dipahami sebagai tembok pemisah, melainkan sebagai jembatan spiritual yang

menghubungkan sesama manusia melalui nilai-nilai kasih, keadilan, dan solidaritas.

3



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

Bagi Yewangoe, pendekatan ini sangat sesuai dengan inti ajaran Kristen sendiri. la
merujuk pada kehidupan dan pelayanan Yesus Kristus, yang tidak memagari kasih-Nya
hanya kepada satu kelompok tertentu. Yesus makan bersama pemungut cukai, menyentuh
orang sakit, dan berbicara dengan perempuan Samaria, tindakan yang pada zamannya
melampaui norma eksklusivitas sosial maupun agama. Dengan kata lain, kasih menjadi
titik berangkat teologi Kristen, bukan kekuasaan, bukan klaim kebenaran, apalagi

penghakiman.

Teologi keramahan yang diusulkan Yewangoe juga merupakan bentuk kritik
terhadap teologi konfrontatif yang sering digunakan untuk membenarkan konflik identitas
dan kekerasan. la mengajak gereja dan komunitas agama secara umum untuk keluar dari
sikap membentengi diri dan mulai membangun ruang bersama tempat nilai-nilai spiritual
dapat saling memperkaya, bukan saling mengancam. Lebih dari sekadar pemikiran
teologis, ini adalah gagasan sosial-politik yang membebaskan. Ia menjadi seruan profetik
di tengah masyarakat Indonesia yang plural, rentan dengan polarisasi atas nama agama.
Teologi keramahan adalah tawaran untuk membangun kerukunan, bukan dengan
menyeragamkan keyakinan, melainkan dengan mengakui dan merayakan perbedaan secara

manusiawi dan adil.

3. Agama dan Ambivalensinya
Salah satu kontribusi penting Yewangoe dalam wacana keagamaan di Indonesia
adalah penekanannya bahwa agama bersifat ambivalen: ia bisa menjadi kekuatan yang
membebaskan, namun juga dapat berubah menjadi alat penindasan. Pernyataan ini
terdengar sederhana, tetapi memiliki implikasi yang dalam. Ia menggugat keyakinan
sebagian kalangan bahwa agama karena bersumber dari yang transenden selalu berada di
sisi kebaikan. Yewangoe justru mengajak kita melihat bagaimana agama dihidupi dalam

praksis sosial, bukan semata bagaimana ia diformulasikan secara teologis.

Dalam sejarah dunia, agama kerap menjadi bagian dari legitimasi kekuasaan dan
dominasi. Perang salib, penaklukan kolonial atas nama misi suci, pengusiran kelompok
minoritas, hingga persekusi terhadap yang dianggap "sesat" merupakan contoh bagaimana
agama bisa menjadi dalih untuk tindakan represif. Di Indonesia sendiri, berbagai

kerusuhan sosial yang bernuansa agama menunjukkan betapa mudahnya simbol-simbol



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

suci diseret ke arena konflik sosial-politik. Dalam konteks inilah Yewangoe memberi
peringatan bahwa agama tidak imun dari manipulasi manusia, baik oleh elite politik

maupun kelompok keagamaan itu sendiri.

Namun, di sisi lain, agama juga menyimpan kekuatan moral dan spiritual yang besar
untuk membangun perdamaian, memulihkan relasi yang rusak, dan menegakkan keadilan.
Yewangoe menegaskan bahwa ketika dihidupi secara benar berdasarkan kasih, keadilan,
dan kerendahan hati, agama justru menjadi sarana rekonsiliasi dan solidaritas lintas batas.
Agama yang membebaskan adalah agama yang mendorong pemeluknya untuk keluar dari

eksklusivisme sempit dan menolak segala bentuk dominasi atas orang lain.

Yewangoe mengingatkan bahwa nilai luhur agama terletak pada praksisnya, bukan
pada simbol atau institusinya semata. Maka yang menentukan apakah agama akan menjadi
berkat atau kutuk bukanlah ajaran itu sendiri, tetapi bagaimana ia dihidupi oleh para
pemeluknya dalam konteks sosial yang nyata. Dalam pengertian ini, agama ditantang
untuk terus-menerus melakukan autokritik, menguji dirinya sendiri apakah ia masih
menjadi sumber kehidupan, atau justru menjadi sarana penindasan yang dibungkus dengan

dalil suci.

Bagi Yewangoe, tantangan terbesar umat beragama bukan lagi membuktikan siapa
yang paling benar, tetapi siapa yang paling mampu membawa damai, keadilan, dan
pengharapan di tengah masyarakat yang porak-poranda. Inilah panggilan etis bagi agama-

agama di Indonesia: menjadi kekuatan pembebas, bukan alat pemisah.

. Kontribusi terhadap Teologi Kontekstual di Indonesia

A. A. Yewangoe adalah salah satu tokoh utama yang membangun fondasi teologi
kontekstual di Indonesia. Teologi ini bukan sekadar adaptasi budaya, melainkan suatu
pendekatan reflektif yang menjadikan realitas konkret masyarakat sebagai tempat
berteologi. Dalam hal ini, Yewangoe tidak berbicara tentang kerukunan antarumat
beragama sebagai konsep normatif yang melayang di awang-awang. Sebaliknya, ia
menggali persoalan kerukunan dari pengalaman hidup sehari-hari masyarakat Indonesia,

dengan segala keragamannya: agama, suku, bahasa, dan sejarah.



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

Teologi kontekstual yang diperjuangkannya bukanlah upaya menjinakkan doktrin
agar sesuai dengan budaya lokal, melainkan usaha untuk membumikan iman Kristen ke
dalam kehidupan bersama, di mana perjumpaan dengan yang berbeda menjadi
keniscayaan. Dalam kerangka ini, gereja tidak boleh menjadi institusi yang eksklusif atau
terkurung dalam benteng spiritualnya sendiri. Yewangoe menentang apa yang ia sebut
sebagai “mentalitas ghetto” yakni kecenderungan gereja untuk membatasi diri hanya pada

komunitasnya sendiri, merasa paling benar, dan alergi terhadap perbedaan.

Sebaliknya, ia mendorong umat Kristen untuk tampil sebagai warga bangsa yang
utuh, yang terlibat aktif dalam pergumulan masyarakat Indonesia. Dalam bahasa yang ia
gunakan: gereja bukan hanya “gereja di Indonesia” tetapi juga “gereja untuk Indonesia™.
Di sinilah relevansi pemikirannya sangat terasa, ia menggeser orientasi teologi dari ruang
sakral menuju ruang publik, dari eksklusivitas menuju keterbukaan, dari identitas

partikular menuju solidaritas kewargaan.

Kontribusi ini menjadi sangat penting dalam konteks Indonesia sebagai negara
multikultural dan multireligius. Teologi kontekstual yang inklusif dan dialogis membantu
umat Kristen untuk memahami bahwa iman tidak harus mengisolasi mereka dari yang lain,
melainkan menjadi kekuatan untuk menjalin relasi dan membangun peradaban bersama.
Bagi Yewangoe, menjadi Kristen Indonesia berarti menghayati iman di tengah masyarakat
majemuk, dengan semangat pengabdian dan persaudaraan. Lebih jauh lagi, pendekatan ini
tidak hanya relevan secara lokal, tetapi juga menjadi sumbangan penting bagi
perkembangan teologi global, khususnya dalam perdebatan mengenai agama dan
masyarakat plural. Yewangoe menunjukkan bahwa kekristenan yang matang secara
teologis adalah kekristenan yang tidak takut berdialog, tidak alergi terhadap kebhinekaan,

dan tidak cepat mengklaim superioritas moral atas yang lain.

5. Kerukunan sebagai Tindakan Peradaban, Bukan Sekadar Kebijakan
Bagi Yewangoe, kerukunan antarumat beragama bukanlah sesuatu yang dapat
dicapai hanya melalui kebijakan formal, himbauan pemerintah, atau sekadar seremoni
dialog antaragama. Ia menolak pandangan yang mereduksi kerukunan menjadi produk
teknokratis, yakni sesuatu yang bisa diatur lewat peraturan atau intervensi negara.

Sebaliknya, Yewangoe menekankan bahwa kerukunan adalah tindakan peradaban, lahir



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dari kesadaran moral dan pilihan etis yang diambil oleh individu maupun komunitas

secara sadar dan berkelanjutan (Yewangeo, 2002).

Dalam kerangka ini, kerukunan bukan proyek jangka pendek yang dipicu oleh
konflik atau tekanan publik, melainkan hasil dari pembentukan karakter, pemahaman yang
jernih terhadap keberagaman, serta sikap spiritual yang matang. la menyatakan bahwa
kerukunan sejati tidak bisa dipaksakan dari luar, tetapi harus tumbuh dari dalam, yakni
dari sikap saling menghormati, saling mengenal, dan keterbukaan untuk bekerja sama

lintas perbedaan (Amartia Sen, 2006).

Lebih dari itu, kerukunan adalah tanggung jawab semua warga, bukan monopoli
elite politik, tokoh agama, atau negara. Setiap orang memiliki peran dalam membangun
ruang bersama yang damai. Dalam perspektif ini, Yewangoe memperluas cakrawala
kerukunan: bukan sekadar relasi antaragama yang bebas konflik, tetapi proyek
kemanusiaan kolektif untuk hidup berdampingan secara bermartabat, adil, dan saling

memperkaya.

Yewangoe mengajak umat beragama untuk melampaui sikap toleransi yang pasif,
yang sekadar “tidak saling mengganggu” menuju solidaritas aktif, di mana perbedaan
tidak hanya diterima, tetapi dirayakan sebagai kekayaan bersama. Ia juga melihat bahwa
kerukunan adalah bagian dari proses membangun peradaban bangsa, yakni bangsa yang
berdiri di atas fondasi nilai-nilai spiritual, etika kemanusiaan, dan penghormatan terhadap

hak hidup setiap orang, apa pun latar belakangnya (Kniter, 2002).

Dalam konteks Indonesia yang plural dan dinamis, gagasan ini memiliki signifikansi
yang mendalam. Yewangoe tidak sedang menawarkan solusi instan, tetapi mendorong
transformasi mendasar dalam cara berpikir, bersikap, dan bertindak. Ia mengingatkan
bahwa tanpa kedewasaan moral dan keberanian etis dari warganya, kerukunan akan rapuh

dan mudah dikoyak oleh provokasi dan manipulasi identitas.



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

SINTESIS: KERUKUNAN SEBAGAI PRAKTIK SPIRITUALITAS DAN
TANGGUNG JAWAB SOSIAL

Tesis utama A. A. Yewangoe menggarisbawahi bahwa agama dalam masyarakat
majemuk seperti Indonesia bersifat ambivalen, ia dapat menjadi kekuatan pembebas
sekaligus pemicu konflik (Yewangoe, 2002). Ambivalensi ini tidak bersumber dari ajaran
agama itu sendiri, melainkan dari bagaimana agama itu dihidupi dan diaktualisasikan dalam
konteks sosial yang konkret. Oleh karena itu, esensi pembebasan dalam agama tidak terletak
semata pada doktrin teologis atau institusi keagamaan, tetapi pada praksis iman yang

memanusiakan (Schreiter, 1985).

Dari titik ini, pemikiran Yewangoe membentuk satu sintesis yang khas: kerukunan
antarumat beragama hanya mungkin terwujud apabila terjadi transformasi sikap dari pola
keberagamaan yang eksklusif, konfrontatif, dan defensif menuju pola yang ramah, terbuka,
dan dialogis. Dalam kerangka ini, Yewangoe memperkenalkan konsep feologi keramahan
(theology of hospitality) sebagai antitesis dari teologi permusuhan (Yewangoe, 2006). Teologi
ini mendorong umat beragama untuk keluar dari sikap kecurigaan terhadap “yang lain” dan

mengembangkan relasi yang setara, berlandaskan kasih, dan saling pengertian.

Lebih dari sekadar refleksi teologis, pendekatan ini memiliki dampak pragmatis yang
besar terhadap stabilitas sosial. Dalam masyarakat Indonesia yang beragam, kerukunan bukan
hanya kebutuhan spiritual, tetapi kondisi dasar bagi keberlangsungan hidup bersama yang
damai (Volf, 1996). Nilai-nilai seperti kasih, pengampunan, penghargaan terhadap perbedaan,
dan tanggung jawab moral kolektif menjadi landasan etik bagi agama untuk tampil sebagai

agen integrasi sosial.

Yewangoe juga menolak melihat kerukunan sebagai hasil dari intervensi negara atau
sekadar produk kebijakan formal. Baginya, kerukunan adalah buah dari proses peradaban,
sebuah hasil dari pembiasaan hidup berdampingan dalam kesadaran aktif semua warga (Sen,
2006). Maka, agama memiliki peran kunci sebagai motor perubahan sosial, bukan sekadar
penjaga moralitas komunitasnya. Ia harus tampil sebagai kekuatan yang membangun ruang

bersama bagi dialog, rekonsiliasi, dan keadilan.

Pemikiran ini menawarkan paradigma baru bagi keberagamaan: bahwa spiritualitas

tidak boleh terpisah dari tanggung jawab sosial. Agama harus menanggapi tantangan zaman

8



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dengan membumikan nilai-nilai transendennya dalam tindakan konkret yang mendorong
perdamaian, menghormati kemajemukan, dan melawan kekerasan berbasis identitas. Dengan
pendekatan ini, agama bisa mengatasi ambivalensinya dan menjadi instrumen rekonsiliasi

serta pembangunan masyarakat yang inklusif dan berkeadaban (Knitter, 2002).

Akhirnya, dalam dunia yang semakin kompleks dan terhubung, pemikiran Yewangoe
membuka cakrawala baru bahwa kerukunan adalah praktik spiritualitas yang bersifat lokal
dan universal sekaligus. Ia tidak hanya menjawab kebutuhan konteks Indonesia, tetapi juga
menjadi inspirasi bagi praksis keberagamaan lintas negara, yang menjunjung tinggi

perdamaian sebagai nilai ilahi sekaligus kemanusiaan.

TELAAH KRITIS: KELEBIHAN DAN KELEMAHAN KOSENP BERPIKIR A. A.
YEWANGOE

Buku Agama dan Kerukunan karya A. A. Yewangoe merupakan kontribusi penting
dalam diskursus keberagamaan di Indonesia. Ditulis oleh seorang teolog yang telah lama
bergumul dengan realitas pluralitas dan dinamika sosial bangsa, buku ini menghadirkan
pemikiran yang tajam, reflektif, dan menyentuh substansi permasalahan kerukunan antarumat
beragama. Namun, seperti setiap karya pemikiran, buku ini pun tidak lepas dari sejumlah

keterbatasan yang patut dicermati secara kritis.

KELEBIHAN

1. Relevansi Kontekstual yang Tinggi
Salah satu kekuatan utama buku ini terletak pada relevansinya yang tinggi dengan konteks
Indonesia. Dalam masyarakat yang terus bergulat dengan ketegangan identitas dan konflik
horizontal berbasis agama, pemikiran Yewangoe terasa sangat kontekstual dan membumi.
Ia tidak membahas kerukunan secara teoritis atau dari kejauhan, melainkan dari dalam
denyut kehidupan masyarakat Indonesia yang majemuk. Buku ini bukan hanya menjawab
kebutuhan wacana, tetapi juga menyentuh persoalan riil yang dihadapi masyarakat sehari-
hari.

2. Pendekatan Teologis yang Inklusif dan Humanis
Melalui gagasan teologi keramahan (theology of hospitality), Yewangoe menawarkan

pendekatan teologis yang inklusif dan humanis. Ia menekankan pentingnya kasih, empati,

9



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dan keterbukaan dalam relasi antarumat beragama. Pendekatan ini tidak hanya sejalan
dengan nilai-nilai iman Kristen, tetapi juga membangun jembatan etis dengan pemeluk
agama lain. Di tengah maraknya eksklusivisme keagamaan, sikap teologis semacam ini
menjadi alternatif yang progresif dan menyegarkan.
3. Analisis Ambivalensi Agama yang Jernih

Yewangoe secara lugas mengakui sifat ambivalen agama, bahwa ia dapat menjadi sumber
pembebasan maupun alat dominasi dan kekerasan. Sikap ini menunjukkan kedewasaan
teologis dan keberanian moral untuk melakukan kritik internal terhadap agama, termasuk
agamanya sendiri. Dengan demikian, buku ini menghindari glorifikasi agama secara buta

dan mengajak pembaca untuk melihat peran agama secara lebih jernih dan realistis.

4. Penekanan pada Tanggung Jawab Masyarakat
Buku ini juga menegaskan bahwa kerukunan adalah tanggung jawab bersama, bukan
semata-mata tugas elite politik, tokoh agama, atau aparat negara. Dengan mendorong
partisipasi aktif semua lapisan masyarakat, Yewangoe memperluas makna kerukunan
menjadi proyek kolektif yang bersifat kultural dan etis. Ini menjadi titik penting dalam
membangun budaya damai yang berkelanjutan.

5. Kontribusi terhadap Teologi Kontekstual
Sebagai salah satu tokoh penting dalam pengembangan teologi kontekstual di Indonesia,
Yewangoe berhasil menunjukkan bagaimana refleksi iman Kristen dapat dan harus
berakar pada konteks lokal. Buku ini memperkaya khasanah teologi Indonesia dengan
pendekatan yang aplikatif, tidak terjebak pada rumusan doktrinal semata, melainkan

diarahkan pada praksis kehidupan bersama di tengah masyarakat majemuk.

KELEMAHAN

1. Keterbatasan Pendalaman Teoretis
Meskipun mengusung konsep yang bernas seperti teologi keramahan, buku ini kurang
mendalam dalam membangun landasan teoritis yang kuat dari berbagai tradisi filsafat,
teologi lintas agama, atau dialog global. Rujukan yang digunakan cenderung terbatas dan
tidak selalu mengaitkan gagasan Yewangoe dengan diskursus akademik internasional,
sehingga pembaca yang menginginkan eksplorasi intelektual yang lebih luas mungkin

merasa kurang terpuaskan.

10



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

2. Minimnya Studi Kasus Konkret
Buku ini juga terlalu normatif dan konseptual, dengan minim ilustrasi konkret atau studi
kasus nyata tentang bagaimana kerukunan diwujudkan atau diuji di berbagai daerah di
Indonesia. Tanpa dukungan contoh lapangan, argumen yang dibangun terkadang terasa
mengambang dan belum sepenuhnya teruji dalam konteks praksis sosial.

3. Fokus Terlalu Sentral pada Perspektif Kristen
Meskipun ditulis oleh seorang teolog Kristen, pendekatan buku ini masih sangat berpusat
pada pengalaman dan doktrin Kristen, tanpa membuka ruang yang cukup luas untuk
pandangan atau kontribusi agama-agama lain di Indonesia. Dalam konteks masyarakat
multiagama seperti Indonesia, pendekatan yang lebih interreligius akan memberi nilai
tambah yang signifikan, baik secara akademik maupun praktis.

4. Kurangnya Respons terhadap Tantangan Zaman Digital
Buku ini juga belum cukup menjawab dinamika baru dalam relasi antaragama yang
muncul di era digital, seperti penyebaran ujaran kebencian, misinformasi keagamaan, dan
polarisasi yang meluas melalui media sosial. Padahal, dunia digital kini menjadi medan
baru dalam membangun atau merusak kerukunan, dan pembahasan tentangnya sangat

krusial untuk relevansi jangka panjang

GAGASAN BARU DALAM PRAKTIK PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN
Buku Agama dan Kerukunan karya Andreas A. Yewangoe merupakan kontribusi
penting dalam menanggapi tantangan relasi antarumat beragama di Indonesia. Dalam konteks
Pendidikan Agama Kristen (PAK), pemikiran Yewangoe dapat menginspirasi pembaruan
paradigma yang lebih inklusif, dialogis, dan transformatif. Telaah kritis atas buku ini tidak
hanya mengungkap nilai-nilai teologis yang visioner, tetapi juga membuka ruang bagi
gagasan baru dalam praktik pendidikan Kristen yang kontekstual dan relevan dengan
tantangan zaman.
1. Pendidikan Agama Kristen sebagai Praktik Teologi Keramahan
Salah satu konsep utama yang diangkat Yewangoe adalah teologi keramahan
(theology of hospitality), yang berpijak pada nilai kasih, keterbukaan, dan empati terhadap
yang berbeda (Yewangoe, 2010). Dalam praktik pendidikan, hal ini menuntut perubahan

pendekatan dari model eksklusif-doktrinal menjadi dialogis-interkultural. Pendidikan tidak

11



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

lagi bersifat satu arah, melainkan membangun partisipasi aktif peserta didik dalam
merayakan keberagaman dan membangun relasi lintas iman.

Model seperti ini sejalan dengan pendekatan interreligious pedagogy yang
dikembangkan dalam konteks pendidikan teologi global, di mana perjumpaan dengan
"yang lain" dilihat sebagai momen pedagogis dan spiritual (Jackson, 2019). Pendidikan
Agama Kristen di Indonesia, dalam semangat ini, diarahkan bukan untuk memperkuat
dominasi identitas, tetapi membentuk sikap saling menerima dan bersaksi dalam kasih.

. Reorientasi PAK sebagai Gerakan Emansipatoris

Yewangoe juga menekankan bahwa agama memiliki potensi ambivalen, dapat
menjadi  kekuatan pembebasan maupun alat penindasan (Yewangoe, 2010).
Konsekuensinya, PAK perlu dipahami sebagai ruang pembentukan kesadaran kritis, di
mana iman Kristen menantang ketidakadilan dan merangkul yang tertindas. Hal ini paralel
dengan gagasan teologi pembebasan yang menempatkan pendidikan iman dalam konteks
perjuangan sosial (Boff & Boff, 1987).

Dalam praktiknya, pedagogi kritis ala Paulo Freire dapat diadaptasi dalam PAK
untuk mendorong peserta didik membaca realitas sosial secara teologis dan etis (Freire,
1970). Guru bukan sekadar pengajar doktrin, tetapi fasilitator transformasi yang
membangkitkan kesadaran murid akan peran mereka dalam menghadirkan keadilan dan
damai sejahtera Allah.

. Penanaman Kesadaran Kolektif akan Tanggung Jawab Kerukunan

Salah satu kontribusi penting Yewangoe adalah gagasannya bahwa kerukunan adalah
tanggung jawab kolektif, bukan hanya milik elite atau institusi agama (Yewangoe, 2010).
Dalam pendidikan, hal ini membuka ruang untuk pendekatan partisipatif dalam PAK, di
mana peserta didik dilatih menjadi agen perdamaian melalui keterlibatan sosial nyata.

Model service-learning dan community-based education dapat diterapkan untuk
mengintegrasikan pengajaran iman dengan aksi nyata lintas iman dan lintas budaya (Astin
dkk, 2000). Tujuan akhirnya bukan hanya formasi religius pribadi, melainkan juga
pembentukan warga etis yang aktif membangun masyarakat inklusif.

. Perluasan Perspektif Interreligius
Salah satu kelemahan buku Yewangoe adalah fokus yang masih sangat dominan pada
perspektif Kristen. Dalam masyarakat multireligius, PAK perlu mengadopsi pendekatan

interfaith theology, di mana iman Kristen diajarkan dengan keterbukaan terhadap

12



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

kebijaksanaan tradisi agama lain (Knitter, 2002). Hal ini mendorong kurikulum PAK yang
bersifat relasional, kritis, dan kolaboratif, sejalan dengan pendekatan yang telah
dikembangkan oleh para teolog lintas agama.
5. Respons terhadap Tantangan Era Digital

Kritik atas ketidakhadiran isu era digital dalam buku ini sangat relevan. Relasi antaragama
kini dipengaruhi oleh fenomena misinformasi keagamaan, polarisasi online, dan ujaran
kebencian (Campbell, 2013). Maka, PAK di era digital harus menumbuhkan literasi digital
religius, yaitu kemampuan untuk mengidentifikasi, menganalisis, dan menanggapi narasi
keagamaan secara kritis dan etis di ruang digital (Wardekker & Miedema, 2001).
Pendidikan agama bukan hanya membahas iman, tetapi juga bagaimana iman ditampilkan

dan diuji dalam kehidupan digital.

KESIMPULAN

Telaah kritis terhadap Agama dan Kerukunan karya Andreas A. Yewangoe
menunjukkan bahwa pemikiran teologis yang kontekstual, reflektif, dan etis dapat menjadi
sumber pembaruan penting dalam praktik Pendidikan Agama Kristen di Indonesia. Gagasan-
gagasan kunci seperti teologi keramahan, pembacaan kritis terhadap ambivalensi agama, dan
penekanan pada tanggung jawab kolektif dalam membangun kerukunan memberikan
landasan konseptual yang kokoh bagi transformasi PAK dari model eksklusif dan normatif
menuju pendekatan yang inklusif, emansipatoris, dan partisipatif.

Dalam konteks masyarakat majemuk dan era digital yang sarat dengan tantangan baru,
PAK perlu bergerak melampaui pengajaran dogmatik menuju pembentukan karakter yang
dialogis, adil, dan digital-literat. Pendidikan iman harus tidak hanya berakar dalam identitas
Kristen, tetapi juga menjangkau keluar untuk membangun relasi damai dengan sesama yang
berbeda, baik dalam ruang fisik maupun digital.

Dengan demikian, Agama dan Kerukunan tidak hanya menjadi wacana teologis tentang
relasi antarumat beragama, tetapi juga menjadi sumber inspirasi untuk memperbarui
paradigma dan praksis PAK yang relevan dengan zaman. Dalam semangat kasih Kristus yang
melampaui batas, PAK masa kini ditantang untuk menjadi medan pembentukan pribadi yang

tidak hanya percaya, tetapi juga bersaksi melalui hidup yang inklusif, kritis, dan berbelarasa.

13



Beno Alekot
Jurnal llmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

DAFTAR PUSTAKA

Astin, A. W., Vogelgesang, L. J., Ikeda, E. K., & Yee, J. A., (2000). How Service Learning
Affects Students. Higher Education Research Institute, UCLA

Boff, L. & Boff, C., (1987). Introducing Liberation Theology. Maryknoll: Orbis Books

Campbell, H. A., (2013). Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media
Worlds. New York: Routledge

Jackson, R. (2019). Religious Education: An Interpretive Approach. London: Routledge.

Knitter, Paul., (2002). Introducing Theologies of Religions. Maryknoll: Orbis Books.

Miroslav, Volf., (1996). Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity,
Otherness, and Reconciliation. Abingdon Press.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum.

Sen, Amartya., (20006). Identity and Violence: The Illusion of Destiny. Norton.

Schreiter, Robert., (1985). Constructing Local Theologies. Orbis Books.

Wardekker, W. L., & Miedema, S., (2001). "Identity, Cultural Change and Religious
Education." British Journal of Religious Education.

Yewangoe, Pidato "Theology of Hospitality vs. Theology of Hostility", Jakarta, 17 Juni 2006.

Yewangoe, A. A., (2010). Agama dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

14



