
Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

1 

 

KONTRIBUSI AGAMA TERHADAP PEMBEBASAN DAN KERUKUNAN:  

ANALISIS-SINTESIS GAGASAN ANDREAS A. YEWANGOE 

 

Paulus Tnunay 

Universitas Kristen Artha Wacana Kupang 

email: paultnunay116@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini mengeksplorasi secara kritis dan sintesis pemikiran Andreas A. Yewangoe 

mengenai kontribusi agama dalam mendorong pembebasan dan kerukunan antarumat 

beragama di Indonesia. Yewangoe mengawali refleksinya dari pemahaman bahwa agama 

bersifat ambivalen, di satu sisi mampu membebaskan dan memulihkan, namun di sisi lain 

bisa menjadi alat dominasi dan kekerasan. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural 

secara agama, etnis, dan budaya, ia menekankan pentingnya mempraktikkan nilai-nilai agama 

yang membangun perdamaian dan solidaritas. Pendekatan teologis yang ditawarkan, yaitu 

teologi keramahan (theology of hospitality), menolak sikap eksklusif dan konfrontatif atas 

nama iman. Ia mendorong umat beragama untuk memandang pemeluk agama lain bukan 

sebagai “orang asing”, melainkan sebagai “tetangga” dalam semangat kasih dan keadilan. 

Selain itu, Yewangoe juga memberi kontribusi pada teologi kontekstual Indonesia dengan 

menggagas bahwa gereja bukan hanya hadir di Indonesia, tetapi juga untuk Indonesia. 

Tulisan ini juga merefleksikan implikasi pemikiran Yewangoe terhadap pembaruan praktik 

Pendidikan Agama Kristen (PAK). Dengan pendekatan yang lebih dialogis, emansipatoris, 

dan partisipatif, PAK didorong untuk menjadi medan pembentukan iman yang relevan 

dengan tantangan era digital dan keberagaman masyarakat. Keseluruhan pemikiran 

Yewangoe menawarkan paradigma keberagamaan yang humanis dan transformatif, di mana 

kerukunan dilihat bukan sebagai kebijakan teknis, tetapi sebagai praktik spiritual dan 

tanggung jawab sosial lintas batas. 

 

Kata Kunci: Kerukunan, Pluralisme, Teologi Kontekstual. 

 

  



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

2 

 

PENDAHULUAN 

Dalam Agama dan Kerukunan, Dr. Andreas Anangguru Yewangoe memulai dengan 

sebuah observasi tajam terhadap dualitas agama: “agama bersifat ambigu, sebab dapat 

sekaligus membebaskan dan memperbudak penganutnya” Ia menjelaskan bahwa sementara 

agama bisa menjadi sumber pembebasan spiritual, sejarah umat manusia juga menunjukkan 

sisi kelamnya agama bisa dijadikan alat penindasan atau legitimasi konflik. 

Dengan landasan itu, Yewangoe menegaskan bahwa dalam konteks masyarakat plural 

seperti Indonesia, aspek pembebasan itulah yang harus dikedepankan. Menurutnya, nilai-nilai 

luhur agama perlu diaktualisasikan agar terwujud suasana kondusif bagi kerukunan 

antar-umat beragama. Dia menyadari bahwa konflik bernuansa agama yang akhir-akhir ini 

mewarnai bangsa mengandung potensi memecah persatuan Indonesia. Karenanya, ia 

mendesak agar umat beragama mengedepankan dialog yang terbuka, penghormatan terhadap 

kekayaan spiritual masing-masing, dan penghayatan bersama atas nilai-nilai Pancasila.  

Sebagai seorang teolog Kristen Protestan, Yewangoe menggunakan kerangka teologis 

Kristen untuk menggali kualitas positif agama dalam menyemai kerukunan. Ia mengadopsi 

perspektif Vatican II, bahwa setiap agama mengandung unsur kebenaran, dan mendorong 

umat Kristen untuk tidak memandang agama lain sebagai “strangers” (orang asing), 

melainkan sebagai “neighbors” (tetangga), yang pantas menerima keramahan dan 

penghargaan.  Pembukaan buku ini dirancang untuk membangkitkan kesadaran bahwa di 

tengah kemajemukan Indonesia, keberagamaan sejati harus dilihat sebagai sarana untuk 

membina persaudaraan dan solidaritas sosial. Yewangoe bukan sekadar menekankan 

pentingnya toleransi yang pasif, melainkan mengajak pembaca kepada tindakan aktif: 

membangun ruang dialog yang inklusif, menghayati nilai-nilai agama lain, dan 

mengintegrasikan ajaran luhur ke dalam kehidupan sosial bersama. 

 

ANALISIS KONSEP BERPIKIR A. A. YEWANGOE 

1. Konteks Historis dan Sosial 

Andreas A. Yewangoe mengajukan tesisnya di tengah realitas Indonesia yang sangat 

plural, berdasarkan agama, etnis, budaya, dan bahasa. Sejak era kerajaan Majapahit hingga 

proklamasi 1945, keberagaman yang telah mengakar sejak lama di wilayah Nusantara 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

3 

 

menjadi latar historis yang membentuk kerangka pemikiran Yewangoe mengenai 

pentingnya kerukunan antarumat beragama. 

Pluralitas ini menjadi pedang bermata dua. Di satu sisi, agama menjadi perekat 

sosial: tradisi-tradisi lintas agama di Bali maupun Jawa sering kali hidup berdampingan 

melalui ritual bersama dan tradisi lokal. Namun di sisi lain, saat dimobilisasi secara 

eksklusif, baik oleh elite politik maupun kelompok fundamentalis agama menjadi pemicu 

konflik. Contoh historisnya meliputi kerusuhan di Poso (1998–2001) dengan ribuan 

korban jiwa dan jutaan pengungsi, juga insiden kekerasan di Maluku dan Kalimantan 

selama pasca-Suharto. 

Selain itu, penelitian empiris menunjukkan bahwa tingkat religiositas, terutama 

praksis ritus dan keyakinan eksklusif berkorelasi positif dengan dukungan pada konflik 

antarkelompok. Sebaliknya, religiositas dengan pemaknaan spiritual yang inklusif dapat 

mereduksi sikap permusuhan. Dalam kerangka tersebut, Yewangoe menekankan bahwa 

agama seharusnya menjadi kekuatan pembebasan dan pembawa damai, bukan alat 

legitimasi konflik. Pendekatan teologi dialogisnya merespons tantangan nyata: 

mengedepankan nilai-nilai agama yang mempersatukan di tengah realitas sosial yang 

berpotensi retak karena kepentingan sektoral dan politik identitas. 

2. Gagasan Teologis yang Progresif 

Di tengah menguatnya eksklusivisme keagamaan, baik dalam wacana publik 

maupun kehidupan sehari-hari, Yewangoe menawarkan satu pendekatan yang menandai 

keberanian intelektual sekaligus spiritual: teologi keramahan (theology of hospitality). Ia 

dengan tegas menolak pendekatan keagamaan yang berbasis pada klaim kebenaran absolut 

yang menutup ruang perjumpaan. Sebaliknya, Yewangoe mendorong umat beragama 

untuk membangun sikap yang terbuka, penuh empati, dan bersedia berdialog dengan 

“yang lain” sebagai sesama ciptaan Tuhan. 

Gagasannya bukan sekadar toleransi pasif, melainkan keramahan aktif, sikap yang 

melihat orang dari agama lain bukan sebagai “orang asing” (strangers), tetapi sebagai 

“tetangga” (neighbors) yang layak dihormati dan dicintai. Dalam kerangka ini, agama 

tidak lagi dipahami sebagai tembok pemisah, melainkan sebagai jembatan spiritual yang 

menghubungkan sesama manusia melalui nilai-nilai kasih, keadilan, dan solidaritas. 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

4 

 

Bagi Yewangoe, pendekatan ini sangat sesuai dengan inti ajaran Kristen sendiri. Ia 

merujuk pada kehidupan dan pelayanan Yesus Kristus, yang tidak memagari kasih-Nya 

hanya kepada satu kelompok tertentu. Yesus makan bersama pemungut cukai, menyentuh 

orang sakit, dan berbicara dengan perempuan Samaria, tindakan yang pada zamannya 

melampaui norma eksklusivitas sosial maupun agama. Dengan kata lain, kasih menjadi 

titik berangkat teologi Kristen, bukan kekuasaan, bukan klaim kebenaran, apalagi 

penghakiman. 

Teologi keramahan yang diusulkan Yewangoe juga merupakan bentuk kritik 

terhadap teologi konfrontatif yang sering digunakan untuk membenarkan konflik identitas 

dan kekerasan. Ia mengajak gereja dan komunitas agama secara umum untuk keluar dari 

sikap membentengi diri dan mulai membangun ruang bersama tempat nilai-nilai spiritual 

dapat saling memperkaya, bukan saling mengancam. Lebih dari sekadar pemikiran 

teologis, ini adalah gagasan sosial-politik yang membebaskan. Ia menjadi seruan profetik 

di tengah masyarakat Indonesia yang plural, rentan dengan polarisasi atas nama agama. 

Teologi keramahan adalah tawaran untuk membangun kerukunan, bukan dengan 

menyeragamkan keyakinan, melainkan dengan mengakui dan merayakan perbedaan secara 

manusiawi dan adil. 

3. Agama dan Ambivalensinya 

Salah satu kontribusi penting Yewangoe dalam wacana keagamaan di Indonesia 

adalah penekanannya bahwa agama bersifat ambivalen: ia bisa menjadi kekuatan yang 

membebaskan, namun juga dapat berubah menjadi alat penindasan. Pernyataan ini 

terdengar sederhana, tetapi memiliki implikasi yang dalam. Ia menggugat keyakinan 

sebagian kalangan bahwa agama karena bersumber dari yang transenden selalu berada di 

sisi kebaikan. Yewangoe justru mengajak kita melihat bagaimana agama dihidupi dalam 

praksis sosial, bukan semata bagaimana ia diformulasikan secara teologis. 

Dalam sejarah dunia, agama kerap menjadi bagian dari legitimasi kekuasaan dan 

dominasi. Perang salib, penaklukan kolonial atas nama misi suci, pengusiran kelompok 

minoritas, hingga persekusi terhadap yang dianggap "sesat" merupakan contoh bagaimana 

agama bisa menjadi dalih untuk tindakan represif. Di Indonesia sendiri, berbagai 

kerusuhan sosial yang bernuansa agama menunjukkan betapa mudahnya simbol-simbol 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

5 

 

suci diseret ke arena konflik sosial-politik. Dalam konteks inilah Yewangoe memberi 

peringatan bahwa agama tidak imun dari manipulasi manusia, baik oleh elite politik 

maupun kelompok keagamaan itu sendiri. 

Namun, di sisi lain, agama juga menyimpan kekuatan moral dan spiritual yang besar 

untuk membangun perdamaian, memulihkan relasi yang rusak, dan menegakkan keadilan. 

Yewangoe menegaskan bahwa ketika dihidupi secara benar berdasarkan kasih, keadilan, 

dan kerendahan hati, agama justru menjadi sarana rekonsiliasi dan solidaritas lintas batas. 

Agama yang membebaskan adalah agama yang mendorong pemeluknya untuk keluar dari 

eksklusivisme sempit dan menolak segala bentuk dominasi atas orang lain. 

Yewangoe mengingatkan bahwa nilai luhur agama terletak pada praksisnya, bukan 

pada simbol atau institusinya semata. Maka yang menentukan apakah agama akan menjadi 

berkat atau kutuk bukanlah ajaran itu sendiri, tetapi bagaimana ia dihidupi oleh para 

pemeluknya dalam konteks sosial yang nyata. Dalam pengertian ini, agama ditantang 

untuk terus-menerus melakukan autokritik, menguji dirinya sendiri apakah ia masih 

menjadi sumber kehidupan, atau justru menjadi sarana penindasan yang dibungkus dengan 

dalil suci.  

Bagi Yewangoe, tantangan terbesar umat beragama bukan lagi membuktikan siapa 

yang paling benar, tetapi siapa yang paling mampu membawa damai, keadilan, dan 

pengharapan di tengah masyarakat yang porak-poranda. Inilah panggilan etis bagi agama-

agama di Indonesia: menjadi kekuatan pembebas, bukan alat pemisah. 

4. Kontribusi terhadap Teologi Kontekstual di Indonesia 

A. A. Yewangoe adalah salah satu tokoh utama yang membangun fondasi teologi 

kontekstual di Indonesia. Teologi ini bukan sekadar adaptasi budaya, melainkan suatu 

pendekatan reflektif yang menjadikan realitas konkret masyarakat sebagai tempat 

berteologi. Dalam hal ini, Yewangoe tidak berbicara tentang kerukunan antarumat 

beragama sebagai konsep normatif yang melayang di awang-awang. Sebaliknya, ia 

menggali persoalan kerukunan dari pengalaman hidup sehari-hari masyarakat Indonesia, 

dengan segala keragamannya: agama, suku, bahasa, dan sejarah. 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

6 

 

Teologi kontekstual yang diperjuangkannya bukanlah upaya menjinakkan doktrin 

agar sesuai dengan budaya lokal, melainkan usaha untuk membumikan iman Kristen ke 

dalam kehidupan bersama, di mana perjumpaan dengan yang berbeda menjadi 

keniscayaan. Dalam kerangka ini, gereja tidak boleh menjadi institusi yang eksklusif atau 

terkurung dalam benteng spiritualnya sendiri. Yewangoe menentang apa yang ia sebut 

sebagai “mentalitas ghetto” yakni kecenderungan gereja untuk membatasi diri hanya pada 

komunitasnya sendiri, merasa paling benar, dan alergi terhadap perbedaan. 

Sebaliknya, ia mendorong umat Kristen untuk tampil sebagai warga bangsa yang 

utuh, yang terlibat aktif dalam pergumulan masyarakat Indonesia. Dalam bahasa yang ia 

gunakan: gereja bukan hanya “gereja di Indonesia” tetapi juga “gereja untuk Indonesia”². 

Di sinilah relevansi pemikirannya sangat terasa, ia menggeser orientasi teologi dari ruang 

sakral menuju ruang publik, dari eksklusivitas menuju keterbukaan, dari identitas 

partikular menuju solidaritas kewargaan. 

Kontribusi ini menjadi sangat penting dalam konteks Indonesia sebagai negara 

multikultural dan multireligius. Teologi kontekstual yang inklusif dan dialogis membantu 

umat Kristen untuk memahami bahwa iman tidak harus mengisolasi mereka dari yang lain, 

melainkan menjadi kekuatan untuk menjalin relasi dan membangun peradaban bersama. 

Bagi Yewangoe, menjadi Kristen Indonesia berarti menghayati iman di tengah masyarakat 

majemuk, dengan semangat pengabdian dan persaudaraan. Lebih jauh lagi, pendekatan ini 

tidak hanya relevan secara lokal, tetapi juga menjadi sumbangan penting bagi 

perkembangan teologi global, khususnya dalam perdebatan mengenai agama dan 

masyarakat plural. Yewangoe menunjukkan bahwa kekristenan yang matang secara 

teologis adalah kekristenan yang tidak takut berdialog, tidak alergi terhadap kebhinekaan, 

dan tidak cepat mengklaim superioritas moral atas yang lain. 

5. Kerukunan sebagai Tindakan Peradaban, Bukan Sekadar Kebijakan 

Bagi Yewangoe, kerukunan antarumat beragama bukanlah sesuatu yang dapat 

dicapai hanya melalui kebijakan formal, himbauan pemerintah, atau sekadar seremoni 

dialog antaragama. Ia menolak pandangan yang mereduksi kerukunan menjadi produk 

teknokratis, yakni sesuatu yang bisa diatur lewat peraturan atau intervensi negara. 

Sebaliknya, Yewangoe menekankan bahwa kerukunan adalah tindakan peradaban, lahir 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

7 

 

dari kesadaran moral dan pilihan etis yang diambil oleh individu maupun komunitas 

secara sadar dan berkelanjutan (Yewangeo, 2002). 

Dalam kerangka ini, kerukunan bukan proyek jangka pendek yang dipicu oleh 

konflik atau tekanan publik, melainkan hasil dari pembentukan karakter, pemahaman yang 

jernih terhadap keberagaman, serta sikap spiritual yang matang. Ia menyatakan bahwa 

kerukunan sejati tidak bisa dipaksakan dari luar, tetapi harus tumbuh dari dalam, yakni 

dari sikap saling menghormati, saling mengenal, dan keterbukaan untuk bekerja sama 

lintas perbedaan (Amartia Sen, 2006). 

Lebih dari itu, kerukunan adalah tanggung jawab semua warga, bukan monopoli 

elite politik, tokoh agama, atau negara. Setiap orang memiliki peran dalam membangun 

ruang bersama yang damai. Dalam perspektif ini, Yewangoe memperluas cakrawala 

kerukunan: bukan sekadar relasi antaragama yang bebas konflik, tetapi proyek 

kemanusiaan kolektif untuk hidup berdampingan secara bermartabat, adil, dan saling 

memperkaya. 

Yewangoe mengajak umat beragama untuk melampaui sikap toleransi yang pasif, 

yang sekadar “tidak saling mengganggu” menuju solidaritas aktif, di mana perbedaan 

tidak hanya diterima, tetapi dirayakan sebagai kekayaan bersama. Ia juga melihat bahwa 

kerukunan adalah bagian dari proses membangun peradaban bangsa, yakni bangsa yang 

berdiri di atas fondasi nilai-nilai spiritual, etika kemanusiaan, dan penghormatan terhadap 

hak hidup setiap orang, apa pun latar belakangnya (Kniter, 2002). 

Dalam konteks Indonesia yang plural dan dinamis, gagasan ini memiliki signifikansi 

yang mendalam. Yewangoe tidak sedang menawarkan solusi instan, tetapi mendorong 

transformasi mendasar dalam cara berpikir, bersikap, dan bertindak. Ia mengingatkan 

bahwa tanpa kedewasaan moral dan keberanian etis dari warganya, kerukunan akan rapuh 

dan mudah dikoyak oleh provokasi dan manipulasi identitas. 

 

 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

8 

 

SINTESIS: KERUKUNAN SEBAGAI PRAKTIK SPIRITUALITAS DAN 

TANGGUNG JAWAB SOSIAL 

Tesis utama A. A. Yewangoe menggarisbawahi bahwa agama dalam masyarakat 

majemuk seperti Indonesia bersifat ambivalen, ia dapat menjadi kekuatan pembebas 

sekaligus pemicu konflik (Yewangoe, 2002). Ambivalensi ini tidak bersumber dari ajaran 

agama itu sendiri, melainkan dari bagaimana agama itu dihidupi dan diaktualisasikan dalam 

konteks sosial yang konkret. Oleh karena itu, esensi pembebasan dalam agama tidak terletak 

semata pada doktrin teologis atau institusi keagamaan, tetapi pada praksis iman yang 

memanusiakan (Schreiter, 1985). 

Dari titik ini, pemikiran Yewangoe membentuk satu sintesis yang khas: kerukunan 

antarumat beragama hanya mungkin terwujud apabila terjadi transformasi sikap dari pola 

keberagamaan yang eksklusif, konfrontatif, dan defensif menuju pola yang ramah, terbuka, 

dan dialogis. Dalam kerangka ini, Yewangoe memperkenalkan konsep teologi keramahan 

(theology of hospitality) sebagai antitesis dari teologi permusuhan (Yewangoe, 2006). Teologi 

ini mendorong umat beragama untuk keluar dari sikap kecurigaan terhadap “yang lain” dan 

mengembangkan relasi yang setara, berlandaskan kasih, dan saling pengertian. 

Lebih dari sekadar refleksi teologis, pendekatan ini memiliki dampak pragmatis yang 

besar terhadap stabilitas sosial. Dalam masyarakat Indonesia yang beragam, kerukunan bukan 

hanya kebutuhan spiritual, tetapi kondisi dasar bagi keberlangsungan hidup bersama yang 

damai (Volf, 1996). Nilai-nilai seperti kasih, pengampunan, penghargaan terhadap perbedaan, 

dan tanggung jawab moral kolektif menjadi landasan etik bagi agama untuk tampil sebagai 

agen integrasi sosial. 

Yewangoe juga menolak melihat kerukunan sebagai hasil dari intervensi negara atau 

sekadar produk kebijakan formal. Baginya, kerukunan adalah buah dari proses peradaban, 

sebuah hasil dari pembiasaan hidup berdampingan dalam kesadaran aktif semua warga (Sen, 

2006). Maka, agama memiliki peran kunci sebagai motor perubahan sosial, bukan sekadar 

penjaga moralitas komunitasnya. Ia harus tampil sebagai kekuatan yang membangun ruang 

bersama bagi dialog, rekonsiliasi, dan keadilan. 

Pemikiran ini menawarkan paradigma baru bagi keberagamaan: bahwa spiritualitas 

tidak boleh terpisah dari tanggung jawab sosial. Agama harus menanggapi tantangan zaman 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

9 

 

dengan membumikan nilai-nilai transendennya dalam tindakan konkret yang mendorong 

perdamaian, menghormati kemajemukan, dan melawan kekerasan berbasis identitas. Dengan 

pendekatan ini, agama bisa mengatasi ambivalensinya dan menjadi instrumen rekonsiliasi 

serta pembangunan masyarakat yang inklusif dan berkeadaban (Knitter, 2002). 

Akhirnya, dalam dunia yang semakin kompleks dan terhubung, pemikiran Yewangoe 

membuka cakrawala baru bahwa kerukunan adalah praktik spiritualitas yang bersifat lokal 

dan universal sekaligus. Ia tidak hanya menjawab kebutuhan konteks Indonesia, tetapi juga 

menjadi inspirasi bagi praksis keberagamaan lintas negara, yang menjunjung tinggi 

perdamaian sebagai nilai ilahi sekaligus kemanusiaan. 

TELAAH KRITIS: KELEBIHAN DAN KELEMAHAN KOSENP BERPIKIR A. A. 

YEWANGOE  

Buku Agama dan Kerukunan karya A. A. Yewangoe merupakan kontribusi penting 

dalam diskursus keberagamaan di Indonesia. Ditulis oleh seorang teolog yang telah lama 

bergumul dengan realitas pluralitas dan dinamika sosial bangsa, buku ini menghadirkan 

pemikiran yang tajam, reflektif, dan menyentuh substansi permasalahan kerukunan antarumat 

beragama. Namun, seperti setiap karya pemikiran, buku ini pun tidak lepas dari sejumlah 

keterbatasan yang patut dicermati secara kritis. 

 

KELEBIHAN 

1.  Relevansi Kontekstual yang Tinggi 

Salah satu kekuatan utama buku ini terletak pada relevansinya yang tinggi dengan konteks 

Indonesia. Dalam masyarakat yang terus bergulat dengan ketegangan identitas dan konflik 

horizontal berbasis agama, pemikiran Yewangoe terasa sangat kontekstual dan membumi. 

Ia tidak membahas kerukunan secara teoritis atau dari kejauhan, melainkan dari dalam 

denyut kehidupan masyarakat Indonesia yang majemuk. Buku ini bukan hanya menjawab 

kebutuhan wacana, tetapi juga menyentuh persoalan riil yang dihadapi masyarakat sehari-

hari. 

2.  Pendekatan Teologis yang Inklusif dan Humanis 

Melalui gagasan teologi keramahan (theology of hospitality), Yewangoe menawarkan 

pendekatan teologis yang inklusif dan humanis. Ia menekankan pentingnya kasih, empati, 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

10 

 

dan keterbukaan dalam relasi antarumat beragama. Pendekatan ini tidak hanya sejalan 

dengan nilai-nilai iman Kristen, tetapi juga membangun jembatan etis dengan pemeluk 

agama lain. Di tengah maraknya eksklusivisme keagamaan, sikap teologis semacam ini 

menjadi alternatif yang progresif dan menyegarkan. 

3.  Analisis Ambivalensi Agama yang Jernih 

Yewangoe secara lugas mengakui sifat ambivalen agama, bahwa ia dapat menjadi sumber 

pembebasan maupun alat dominasi dan kekerasan. Sikap ini menunjukkan kedewasaan 

teologis dan keberanian moral untuk melakukan kritik internal terhadap agama, termasuk 

agamanya sendiri. Dengan demikian, buku ini menghindari glorifikasi agama secara buta 

dan mengajak pembaca untuk melihat peran agama secara lebih jernih dan realistis. 

 

4.  Penekanan pada Tanggung Jawab Masyarakat 

Buku ini juga menegaskan bahwa kerukunan adalah tanggung jawab bersama, bukan 

semata-mata tugas elite politik, tokoh agama, atau aparat negara. Dengan mendorong 

partisipasi aktif semua lapisan masyarakat, Yewangoe memperluas makna kerukunan 

menjadi proyek kolektif yang bersifat kultural dan etis. Ini menjadi titik penting dalam 

membangun budaya damai yang berkelanjutan. 

5.  Kontribusi terhadap Teologi Kontekstual 

Sebagai salah satu tokoh penting dalam pengembangan teologi kontekstual di Indonesia, 

Yewangoe berhasil menunjukkan bagaimana refleksi iman Kristen dapat dan harus 

berakar pada konteks lokal. Buku ini memperkaya khasanah teologi Indonesia dengan 

pendekatan yang aplikatif, tidak terjebak pada rumusan doktrinal semata, melainkan 

diarahkan pada praksis kehidupan bersama di tengah masyarakat majemuk. 

 

KELEMAHAN 

1.  Keterbatasan Pendalaman Teoretis 

Meskipun mengusung konsep yang bernas seperti teologi keramahan, buku ini kurang 

mendalam dalam membangun landasan teoritis yang kuat dari berbagai tradisi filsafat, 

teologi lintas agama, atau dialog global. Rujukan yang digunakan cenderung terbatas dan 

tidak selalu mengaitkan gagasan Yewangoe dengan diskursus akademik internasional, 

sehingga pembaca yang menginginkan eksplorasi intelektual yang lebih luas mungkin 

merasa kurang terpuaskan. 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

11 

 

2.  Minimnya Studi Kasus Konkret 

Buku ini juga terlalu normatif dan konseptual, dengan minim ilustrasi konkret atau studi 

kasus nyata tentang bagaimana kerukunan diwujudkan atau diuji di berbagai daerah di 

Indonesia. Tanpa dukungan contoh lapangan, argumen yang dibangun terkadang terasa 

mengambang dan belum sepenuhnya teruji dalam konteks praksis sosial. 

3.  Fokus Terlalu Sentral pada Perspektif Kristen 

Meskipun ditulis oleh seorang teolog Kristen, pendekatan buku ini masih sangat berpusat 

pada pengalaman dan doktrin Kristen, tanpa membuka ruang yang cukup luas untuk 

pandangan atau kontribusi agama-agama lain di Indonesia. Dalam konteks masyarakat 

multiagama seperti Indonesia, pendekatan yang lebih interreligius akan memberi nilai 

tambah yang signifikan, baik secara akademik maupun praktis. 

4.  Kurangnya Respons terhadap Tantangan Zaman Digital 

Buku ini juga belum cukup menjawab dinamika baru dalam relasi antaragama yang 

muncul di era digital, seperti penyebaran ujaran kebencian, misinformasi keagamaan, dan 

polarisasi yang meluas melalui media sosial. Padahal, dunia digital kini menjadi medan 

baru dalam membangun atau merusak kerukunan, dan pembahasan tentangnya sangat 

krusial untuk relevansi jangka panjang 

 

GAGASAN BARU DALAM PRAKTIK PENDIDIKAN AGAMA KRISTEN 

Buku Agama dan Kerukunan karya Andreas A. Yewangoe merupakan kontribusi 

penting dalam menanggapi tantangan relasi antarumat beragama di Indonesia. Dalam konteks 

Pendidikan Agama Kristen (PAK), pemikiran Yewangoe dapat menginspirasi pembaruan 

paradigma yang lebih inklusif, dialogis, dan transformatif. Telaah kritis atas buku ini tidak 

hanya mengungkap nilai-nilai teologis yang visioner, tetapi juga membuka ruang bagi 

gagasan baru dalam praktik pendidikan Kristen yang kontekstual dan relevan dengan 

tantangan zaman. 

1.  Pendidikan Agama Kristen sebagai Praktik Teologi Keramahan 

Salah satu konsep utama yang diangkat Yewangoe adalah teologi keramahan 

(theology of hospitality), yang berpijak pada nilai kasih, keterbukaan, dan empati terhadap 

yang berbeda (Yewangoe, 2010). Dalam praktik pendidikan, hal ini menuntut perubahan 

pendekatan dari model eksklusif-doktrinal menjadi dialogis-interkultural. Pendidikan tidak 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

12 

 

lagi bersifat satu arah, melainkan membangun partisipasi aktif peserta didik dalam 

merayakan keberagaman dan membangun relasi lintas iman. 

Model seperti ini sejalan dengan pendekatan interreligious pedagogy yang 

dikembangkan dalam konteks pendidikan teologi global, di mana perjumpaan dengan 

"yang lain" dilihat sebagai momen pedagogis dan spiritual (Jackson, 2019). Pendidikan 

Agama Kristen di Indonesia, dalam semangat ini, diarahkan bukan untuk memperkuat 

dominasi identitas, tetapi membentuk sikap saling menerima dan bersaksi dalam kasih. 

2.  Reorientasi PAK sebagai Gerakan Emansipatoris 

Yewangoe juga menekankan bahwa agama memiliki potensi ambivalen, dapat 

menjadi kekuatan pembebasan maupun alat penindasan (Yewangoe, 2010). 

Konsekuensinya, PAK perlu dipahami sebagai ruang pembentukan kesadaran kritis, di 

mana iman Kristen menantang ketidakadilan dan merangkul yang tertindas. Hal ini paralel 

dengan gagasan teologi pembebasan yang menempatkan pendidikan iman dalam konteks 

perjuangan sosial (Boff & Boff, 1987). 

Dalam praktiknya, pedagogi kritis ala Paulo Freire dapat diadaptasi dalam PAK 

untuk mendorong peserta didik membaca realitas sosial secara teologis dan etis (Freire, 

1970). Guru bukan sekadar pengajar doktrin, tetapi fasilitator transformasi yang 

membangkitkan kesadaran murid akan peran mereka dalam menghadirkan keadilan dan 

damai sejahtera Allah. 

3.  Penanaman Kesadaran Kolektif akan Tanggung Jawab Kerukunan 

Salah satu kontribusi penting Yewangoe adalah gagasannya bahwa kerukunan adalah 

tanggung jawab kolektif, bukan hanya milik elite atau institusi agama (Yewangoe, 2010). 

Dalam pendidikan, hal ini membuka ruang untuk pendekatan partisipatif dalam PAK, di 

mana peserta didik dilatih menjadi agen perdamaian melalui keterlibatan sosial nyata. 

Model service-learning dan community-based education dapat diterapkan untuk 

mengintegrasikan pengajaran iman dengan aksi nyata lintas iman dan lintas budaya (Astin 

dkk, 2000). Tujuan akhirnya bukan hanya formasi religius pribadi, melainkan juga 

pembentukan warga etis yang aktif membangun masyarakat inklusif. 

4.  Perluasan Perspektif Interreligius 

Salah satu kelemahan buku Yewangoe adalah fokus yang masih sangat dominan pada 

perspektif Kristen. Dalam masyarakat multireligius, PAK perlu mengadopsi pendekatan 

interfaith theology, di mana iman Kristen diajarkan dengan keterbukaan terhadap 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

13 

 

kebijaksanaan tradisi agama lain (Knitter, 2002). Hal ini mendorong kurikulum PAK yang 

bersifat relasional, kritis, dan kolaboratif, sejalan dengan pendekatan yang telah 

dikembangkan oleh para teolog lintas agama. 

5.  Respons terhadap Tantangan Era Digital 

Kritik atas ketidakhadiran isu era digital dalam buku ini sangat relevan. Relasi antaragama 

kini dipengaruhi oleh fenomena misinformasi keagamaan, polarisasi online, dan ujaran 

kebencian (Campbell, 2013). Maka, PAK di era digital harus menumbuhkan literasi digital 

religius, yaitu kemampuan untuk mengidentifikasi, menganalisis, dan menanggapi narasi 

keagamaan secara kritis dan etis di ruang digital (Wardekker & Miedema, 2001). 

Pendidikan agama bukan hanya membahas iman, tetapi juga bagaimana iman ditampilkan 

dan diuji dalam kehidupan digital. 

 

KESIMPULAN 

Telaah kritis terhadap Agama dan Kerukunan karya Andreas A. Yewangoe 

menunjukkan bahwa pemikiran teologis yang kontekstual, reflektif, dan etis dapat menjadi 

sumber pembaruan penting dalam praktik Pendidikan Agama Kristen di Indonesia. Gagasan-

gagasan kunci seperti teologi keramahan, pembacaan kritis terhadap ambivalensi agama, dan 

penekanan pada tanggung jawab kolektif dalam membangun kerukunan memberikan 

landasan konseptual yang kokoh bagi transformasi PAK dari model eksklusif dan normatif 

menuju pendekatan yang inklusif, emansipatoris, dan partisipatif. 

Dalam konteks masyarakat majemuk dan era digital yang sarat dengan tantangan baru, 

PAK perlu bergerak melampaui pengajaran dogmatik menuju pembentukan karakter yang 

dialogis, adil, dan digital-literat. Pendidikan iman harus tidak hanya berakar dalam identitas 

Kristen, tetapi juga menjangkau keluar untuk membangun relasi damai dengan sesama yang 

berbeda, baik dalam ruang fisik maupun digital. 

Dengan demikian, Agama dan Kerukunan tidak hanya menjadi wacana teologis tentang 

relasi antarumat beragama, tetapi juga menjadi sumber inspirasi untuk memperbarui 

paradigma dan praksis PAK yang relevan dengan zaman. Dalam semangat kasih Kristus yang 

melampaui batas, PAK masa kini ditantang untuk menjadi medan pembentukan pribadi yang 

tidak hanya percaya, tetapi juga bersaksi melalui hidup yang inklusif, kritis, dan berbelarasa. 

 

 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

14 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Astin, A. W., Vogelgesang, L. J., Ikeda, E. K., & Yee, J. A., (2000). How Service Learning 

Affects Students. Higher Education Research Institute, UCLA  

Boff, L. & Boff, C., (1987). Introducing Liberation Theology. Maryknoll: Orbis Books  

Campbell, H. A., (2013). Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media 

Worlds. New York: Routledge 

Jackson, R. (2019). Religious Education: An Interpretive Approach. London: Routledge.  

Knitter, Paul., (2002).  Introducing Theologies of Religions. Maryknoll: Orbis Books.  

Miroslav, Volf., (1996). Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, 

Otherness, and Reconciliation. Abingdon Press. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum. 

Sen, Amartya., (2006). Identity and Violence: The Illusion of Destiny. Norton. 

Schreiter, Robert., (1985). Constructing Local Theologies. Orbis Books.  

Wardekker, W. L., & Miedema, S., (2001). "Identity, Cultural Change and Religious 

Education." British Journal of Religious Education.  

Yewangoe, Pidato "Theology of Hospitality vs. Theology of Hostility", Jakarta, 17 Juni 2006. 

Yewangoe, A. A., (2010). Agama dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 


