Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

CATATAN KRITIS TEORI RUANG PUBLIK HABERMAS

Oleh :

John Foeh, M.Pd, Yumes Manu, M.Pd dan Orias Lazarus Selan, M.Pd

ABSTRAKSI

Tujuan utama dari makalah ini adalah untuk mengkaji penjelasan Habermas tentang
transformasi ruang publik dalam masyarakat modern. Lebih khusus lagi, penelitian ini
bertujuan untuk menunjukkan bahwa, meskipun pendekatan Habermas berhasil menawarkan
wawasan yang berguna tentang transformasi struktural ruang publik pada periode modern awal,
pendekatan tersebut tidak menyediakan kerangka teoritis yang memadai untuk memahami
transformasi struktural ruang publik dalam masyarakat modern akhir. Sejauh diferensiasi
bertahap kehidupan sosial terwujud dalam proliferasi berbagai ruang publik, teori kritis
normativitas publik perlu menghadapi tantangan yang ditimbulkan oleh kompleksitas material
dan ideologis modernitas akhir untuk menjelaskan sifat polisentris masyarakat maju. Dengan
tujuan untuk menunjukkan hal ini, makalah ini dibagi menjadi tiga bagian. Bagian pertama
menjelaskan makna sosiologis dari dikotomi publik/swasta. Bagian kedua mengkaji fitur-fitur
utama teori Habermas tentang ruang publik dengan merefleksikan (i) konsep ruang publik, (ii)
kekhususan normatif ruang publik borjuis, dan (iii) transformasi struktural ruang publik dalam
masyarakat modern. Bagian ketiga mengeksplorasi kekurangan paling substansial dari teori
Habermas tentang ruang publik, khususnya ketidakmampuannya untuk menjelaskan
kemunculan historis dan fungsi politik ruang publik yang terdiferensiasi dalam masyarakat
maju.

Kata Kunci : Ruang Publik Habaremans



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

BAB I PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Tujuan utama dari makalah ini adalah untuk menguji penjelasan Habermas
tentang transformasi ruang publik dalam masyarakat modern (lihat, khususnya, Habermas
(1962, 1989; 1992; dan 1995). Dalam terang analisis teori komunikasi Habermas tentang
perkembangan historis, transformasi ruang publik pada abad kedelapan belas dan
kesembilan belas tidak dapat dipisahkan dari munculnya era modern. Makalah ini bertujuan
untuk menunjukkan bahwa, meskipun pendekatan Habermas berhasil menawarkan
wawasan yang berguna ke dalam transformasi struktural ruang publik pada periode modern
awal, ia tidak memberikan kerangka teoritis yang memadai untuk memahami transformasi
struktural ruang publik dalam masyarakat modern akhir. Diferensiasi bertahap kehidupan
sosial modern akhir memanifestasikan dirinya dalam proliferasi berbagai ruang publik, dan
karenanya teori kritis normativitas publik perlu menghadapi tantangan yang ditimbulkan
oleh kompleksitas material dan ideologis modernitas akhir untuk menjelaskan sifat

polisentris masyarakat maju.

Makalah ini dibagi menjadi tiga bagian. Bagian pertama menjelaskan secara
singkat makna sosiologis dari dikotomi publik/privat. Mengingat bahwa perbedaan antara
publik dan privat merupakan hal yang sangat penting dalam pemikiran sosial dan politik,
penting untuk menyoroti signifikansi normatifnya. Bagian kedua meneliti fitur-fitur utama
teori Habermas tentang ruang publik dengan merefleksikan (i) konsep ruang publik, (i1)
kekhususan normatif ruang publik borjuis, dan (iii) transformasi struktural ruang publik
dalam masyarakat modern. Bagian ketiga mengeksplorasi kekurangan paling substansial
dari teori Habermas tentang ruang publik, terutama ketidakmampuannya untuk
menjelaskan kemunculan historis dan fungsi politik ruang publik yang terdiferensiasi

dalam masyarakat maju.
B. Perumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang seperti tertulis di atas maka perumusan masalah dari
penelitian ini adalah apakah keunggulan dan kekurangan teori Habermans bagi pelayanan

publik



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan perumusan masalah tertulis di atas tergambar tujuan penulisan ini

adalah memberikan catatan kritis terhadap pelayanan publik berdasarkan teori Habermans
D. Metode Penelitian

Untuk mencapai tujuan dimaksud maka metode penulisan ini adalah kajian

kepustakaan dengan jenis penelitian kualitatif



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

BAB II PEMBAHASAN

A. DIKOTOMI PUBLIK/PRIVASI

Untuk menegaskan kembali, tujuan utama dari makalah ini adalah untuk
mengkaji penjelasan Habermas tentang transformasi ruang publik dalam masyarakat
modern. Sebelum menganalisis pendekatan Habermas terhadap ruang publik secara lebih
rinci di bagian kedua dan ketiga dari esai ini, pendahuluan ini akan membahas perbedaan
antara ruang publik dan ruang privat, yang secara umum disebut sebagai "dikotomi
publik/privat" (lihat, misalnya, Butt & Langdridge 2003, Condren 2009, Cutler 1997, Geuss
2001, Ossewaarde 2007, Rabotnikof 1998, Steinberger 1999, dan Weintraub & Kumar
1997).

1. Historisitas Dikotomi Publik/Pribadi

Historisitas dikotomi publik/pribadi terwujud dalam berbagai makna yang
melekat pada gagasan tentang privat dan publik dalam konteks masyarakat yang
berbeda. “Oleh karena itu, kategori Pencerahan berbeda dari leluhur Yunani klasiknya,
sama seperti berbeda dari keturunan kontemporernya yang telah berubah” (Calhoun
1992b: 6). Dalam pemikiran Yunani kuno, perbedaan antara privat dan publik
digunakan untuk menunjukkan cara masyarakat terbagi dengan jelas ke dalam dua
ranah yang berbeda. Menurut pandangan ini, ranah polis dipisahkan secara ketat dari
ranah oikos: sedangkan yang pertama menggambarkan ranah publik yang didasarkan
pada interaksi terbuka antara warga negara yang bebas di ranah politik, yang terakhir
menunjuk ranah privat yang didasarkan pada interaksi tersembunyi antara individu-

individu yang bebas di ranah domestik (Habermas 1962, 1989: 3).

Meskipun, sekilas, kedua ranah ini mungkin tampak relatif otonom, pada
kenyataannya keduanya saling bergantung: struktur kekuasaan ranah privat saling
terkait erat dengan struktur kekuasaan ranah publik. “Status dalam polis...didasarkan
pada status sebagai penguasa oikos yang tidak terbatas.” Oleh karena itu, sebagaimana
kebebasan warga negara yang otonom di ranah publik bertumpu pada otonomi privat
mereka sebagai penguasa lingkungan domestik mereka, otonomi penguasa di ranah

domestik menyegarkan kembali kebebasan mereka di ranah publik. Paradoksnya,



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

otonomi relatif antara ranah privat dan ranah publik bergantung pada determinasi timbal
balik mereka. Mengingat saling ketergantungan struktural kedua ranah tersebut,
polaritas publik/privat dapat dipahami sebagai timbal balik publik/privat. Analisis
sosio-historis dari dikotomi publik/privat sangat penting karena memungkinkan kita
untuk mengeksplorasi kontingensi material dan ideologis dari timbal balik

publik/privat.

Pertama, kontingensi material dari dikotomi publik/swasta menjadi jelas
ketika menganalisis manifestasi masyarakat yang berbeda dari variabilitas historisnya.
Masyarakat yang berbeda menghasilkan bentuk kehidupan publik dan privat yang
berbeda. Hubungan empiris antara publik dan privat bersifat fleksibel dan karenanya
bervariasi dari waktu ke waktu dan antarmasyarakat. Kekhususan spasiotemporal dari
setiap realitas sosial tidak memungkinkan kita untuk mereduksi dikotomi publik/privat
menjadi pola universalitas tipologis. Pola diferensiasi struktural antara publik dan

privat bervariasi antarmasyarakat.

Kedua, kontingensi ideologis dikotomi publik/privat mengemuka ketika
meneliti berbagai representasi konseptual tentang variabilitas historisnya. Masyarakat
yang berbeda menghasilkan wacana yang berbeda tentang hakikat kehidupan publik
dan privat. Hubungan simbolis antara publik dan privat selalu dapat direkonstruksi dan
karenanya bervariasi dari waktu ke waktu dan antarmasyarakat. Kekhususan
spasiotemporal dari setiap ideologi sosial tidak memungkinkan kita untuk mereduksi
dikotomi publik/privat menjadi pola universalitas tipologis. Dikotomi publik/privat
dibangun secara diskursif dan dinegosiasikan secara simbolis dalam berbagai cara.
Konsepsi dunia yang berbeda menciptakan makna dunia yang berbeda. Pola

diferensiasi simbolis antara publik dan privat bervariasi antarmasyarakat.

Singkatnya, kelenturan dikotomi publik/swasta berasal dari kekhususan
material dan ideologis masing-masing masyarakat. Salah satu pertanyaan yang muncul
dari pemahaman sosio-historis tentang dikotomi publik/swasta dapat diutarakan
sebagai berikut: Apa saja faktor utama yang menyebabkan transformasi bertahap
hubungan antara publik dan privat di era modern? Jawaban Habermas untuk pertanyaan

ini adalah bahwa "perkembangan kapitalisme dagang pada abad keenam belas, bersama



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dengan perubahan bentuk kelembagaan kekuasaan politik, menciptakan kondisi bagi
munculnya jenis baru ruang publik di Eropa modern awal" (Thompson 1995: 69)
Dengan kata lain, transformasi mendalam konstitusi ekonomi dan simbolik masyarakat
di era modern memicu terciptanya ruang publik yang belum pernah terjadi sebelumnya.
Namun, sebelum mengkaji elemen-elemen kunci analisis Habermas tentang
transformasi ini secara lebih rinci, penting untuk merenungkan berbagai makna

dikotomi publik/swasta.

. Ontologi Dikotomi Publik/Pribadi

Untuk memahami ontologi dikotomi publik/pribadi, kita perlu meneliti apa
sebenarnya yang diwakili oleh pemisahan konseptual antara publik dan privat. Apa
signifikansi normatif dari perbedaan antara publik dan privat? Mengingat variabilitas
sosio-historis dari perbedaan ini, kita perlu mengakui bahwa makna dari “dikotomi
besar” (Somers 2001: 24) antara publik dan privat bersifat berlapis-lapis dan kompleks,
bukan satu dimensi dan lugas. Tiga makna berbeda yang umumnya dikaitkan dengan
perbedaan publik/privat dapat diidentifikasi: masyarakat versus individu (“kolektif”
versus “pribadi”), visibilitas versus penyembunyian (“transparan” versus “buram”), dan
keterbukaan versus penutupan (“dapat diakses” versus “tertutup”). Ketiga makna ini
merupakan “kriteria heterogen” (IRabotnikof 1998:3;Rabotnikof 1997:8) yang telah
dikonseptualisasikan dengan cara yang berbeda dan digunakan dalam berbagai
tingkatan dalam pemikiran sosial dan politik. Oleh karena itu, penting untuk diingat
bahwa berbagai makna dikotomi publik/swasta harus dipahami sebagai perbedaan

ideal-tipikal.

Makna pertama dikotomi publik/swasta mengacu pada perbedaan analitis
utama dalam pemikiran sosial dan politik modern: perbedaan antara masyarakat dan
individu. Perbedaan ini sering dipahami dalam hal diferensiasi biner seperti "sosial"
versus "individu", "kolektif" versus "personal", dan "relasional" versus "monadik".
Menurut definisi, ilmu sosial secara umum dan sosiologi secara khusus cenderung
mengutamakan yang pertama daripada yang terakhir, karena minat paradigmatik dalam
kekuatan penjelasan analisis sistematis "sosial" menggambarkan landasan ontologis
disiplin ilmu sosial-ilmiah. Ilmu sosial akan diubah menjadi "ilmu individu", dan

sosiologi akan diubah menjadi "individuologi", jika mereka berusaha membuktikan

6



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

keunggulan individu atas sosial. Terlepas dari kenyataan bahwa perbedaan filosofis
antara individualisme metodologis dan holisme sosial menunjukkan bahwa ada ruang
yang cukup besar untuk keterbukaan penjelasan, dan terlepas dari pertanyaan tentang
bagaimana dikotomi publik/pribadi harus ditafsirkan, tidak ada keraguan bahwa ilmu
sosial cenderung mempelajari individu dalam konteks sosial, daripada sosial dalam
konteks individu. Dengan demikian, mengingat perhatian mereka terhadap konstitusi
relasional Dari segi realitas, ilmu sosial mempunyai ketertarikan khusus untuk
mempelajari cara-cara di mana bentuk-bentuk kehidupan manusia dibagi secara sosial

ke dalam ranah publik dan privat.

Makna kedua dari dikotomi publik/pribadi berkaitan dengan pembedaan
analitis utama lainnya dalam pemikiran sosial dan politik modern: pembedaan antara
visibilitas dan penyembunyian. Sifat kontroversial pembedaan ini muncul dari fakta
bahwa masih jauh dari jelas aspek kehidupan sosial mana yang terlihat dan mana yang
tersembunyi. Yang lebih kontroversial lagi adalah pertanyaan tentang aspek kehidupan
sosial mana yang seharusnya terlihat dan mana yang seharusnya disembunyikan.
Liberalisme—yang dapat secara sah digambarkan sebagai ideologi yang menang pada
akhir abad kedua puluh dan awal abad kedua puluh satu—selalu sangat curiga terhadap
negara-negara intervensionis dan, oleh karena itu, kritis terhadap upaya otoriter untuk
mengendalikan ranah pribadi rakyat berdasarkan kekuatan publik negara. Ironisnya,
dalam konteks modern, gagasan publik—yang dilambangkan dalam konsep-konsep
politik seperti “kekuatan publik”, “kepentingan publik”, dan “opini publik”—telah
digunakan untuk melemahkan kekuatan sewenang-wenang negara-negara yang

berpotensi otoriter.

“Titik balik dalam kehidupan politik modern adalah pertempuran melawan negara
yang tertutup atas nama “opini publik” dan “publisitas” (Peters 1993: 548).

Oleh karena itu, akan menjadi naif secara analitis dan tidak berdasar secara
historis untuk berasumsi bahwa ranah negara dapat diidentifikasikan secara eksklusif
dengan ranah yang kasat mata. Yang pasti, negara dapat dianggap sebagai lembaga
publik yang hakiki karena mewakili, atau mengklaim mewakili, sekelompok besar

individu yang tinggal di wilayah yang di atasnya negara menikmati kedaulatan politik.



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

Dalam pengertian ini, negara dapat dianggap sebagai lembaga yang sah dan yang

melegitimasi yang keberadaannya bergantung pada kedaulatan publik.

Namun, pelaksanaan kedaulatan “publik” ini dapat menjadi “privat” jika
struktur kekuasaan internal negara secara sistematis disembunyikan oleh negara itu
sendiri. Hal ini berlaku, pertama dan terutama, untuk negara otoriter, diktator, dan
totaliter, tetapi juga, setidaknya sampai batas tertentu, untuk negara liberal dan
demokratis. Apa pun kecenderungan ideologis aparatur negara tertentu, fungsi jangka
panjang negara yang efisien dan berdaya guna bergantung pada koeksistensi struktur
kekuasaan yang terlihat dan tersembunyi yang diproduksi dan direproduksi oleh elit

politik masyarakat tertentu.

Makna ketiga dari dikotomi publik/privat menyangkut perbedaan analitis
lebih lanjut dalam pemikiran sosial dan politik modern: perbedaan antara keterbukaan
dan ketertutupan. Namun, perlu diingat bahwa tidak semua ranah publik sepenuhnya
“terbuka” dan tidak semua ranah privat sepenuhnya “tertutup”. Dengan kata lain,
sebagaimana istilah “publik” dan “terbuka” tidak selalu dapat dipertukarkan, istilah
“privat” dan “tertutup” tidak selalu saling mencakup. Meskipun negara tidak diragukan
lagi dapat dianggap sebagai komponen integral dari ranah publik, karena alasan itu,
negara tidak selalu terbuka dan dapat diakses. Dan meskipun keluarga dapat dianggap
sebagai komponen integral dari ranah privat, akan keliru jika berasumsi bahwa keluarga
merupakan ranah kehidupan sosial yang sepenuhnya tertutup dan tersegel. Tidak
diragukan lagi bahwa semua negara—terlepas dari apakah negara itu republik atau
monarki, liberal atau sosialis, laissez-faire atau intervensionis, libertarian atau
totaliter—memerlukan derajat minimal keterhubungan dan penutupan diri secara
sistemik. Demikian pula, semua keluarga—terlepas dari apakah mereka bagian dari
masyarakat pramodern atau modern, pembagian kerja primitif atau kompleks, bentuk
kehidupan berbasis kendali atau berbasis kebebasan, budaya kolektivis atau

individualis—memerlukan derajat minimal keterikatan dan keterbukaan masyarakat.

Singkatnya, tiga pasang konsep yang umumnya dikaitkan dengan pembedaan
antara privat dan publik sama sekali tidak ambigu dan lugas. Sebagai kerangka tripartit

untuk studi dikotomi publik/privat, pertentangan yang disebutkan di atas dapat



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dianggap sebagai titik acuan utama dalam pemikiran sosial dan politik. Namun,
mengingat sifat ideal-tipikal pembedaan antara privat dan publik, kegunaan analitis dan
kekuatan penjelasan dari "dikotomi besar" harus diperiksa secara kritis. Jauh dari
mewakili dikotomi dengan validitas yang tak terbantahkan, pembedaan antara publik
dan privat harus dipahami sebagai alat konseptual yang berguna tetapi tetap

kontroversial dalam analisis sosial dan politik.
B. TEORI HABERMAS TENTANG RUANG PUBLIK

Bagian ini bertujuan untuk mengkaji teori Habermas tentang ruang publik. Untuk
melakukannya, analisis akan berusaha untuk menjawab tiga pertanyaan berikut: (i)
Bagaimana konsep ruang publik dapat didefinisikan? (ii) Apa yang menjadi kekhususan
normatif ruang publik borjuis? (iii) Apa saja ciri-ciri utama yang mendasari transformasi

struktural ruang publik di era modern?

1. Konsep Ruang Publik
Sebagaimana dinyatakan di atas, konsep publik memiliki sejumlah makna
yang berbeda. Meskipun definisi konsep ini ambigu, adalah mungkin dan berguna
untuk mengembangkan kerangka analitis yang memungkinkan kita untuk memberikan
keadilan terhadap kompleksitas ruang publik dalam masyarakat modern. Meskipun kita
mengakui kompleksitas ini, penting untuk diingat bahwa setiap upaya untuk
memberikan penjelasan sistematis tentang hakikat ruang publik tidak dapat dihindari

akan menimbulkan kontroversi.

Menurut Habermas, “ranjang publik borjuis dapat dipahami terutama sebagai
ranah orang-orang pribadi yang berkumpul sebagai publik” (Habermas 1962, 1989: 27).
Oleh karena itu, ranah publik terdiri dari individu-individu pribadi yang saling
keterhubungan sosialnya melampaui batas-batas kehidupan pribadi mereka. Jika ranah
publik “didefinisikan sebagai publik dari individu-individu pribadi yang bergabung
dalam perdebatan isu-isu yang berkaitan dengan otoritas negara” (Calhoun 1992b: 7;
cetak miring pada aslinya), ranah publik dan ranah privat dapat dianggap sebagai ranah
sosial yang saling inklusif, daripada saling eksklusif. Memang, publik dan privat

tampaknya mewakili dua kondisi sosial yang diperlukan: sejauh setiap orang pribadi



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

diwakili oleh performativitas latar depan dari persona publik, setiap persona publik

tertanam dalam subjektivitas latar belakang orang pribadi.

Karena pelaku manusia tidak dapat melepaskan diri dari berbagai proses
sosialisasi yang dipaksakan kepada mereka oleh lingkungan mereka, bentuk privasi
yang paling murni tidak dapat menghilangkan ketergantungan individu pada
masyarakat. Individu dapat menegaskan privasi mereka hanya dalam kaitannya dengan,
dan bukan dalam keterasingan dari, keberadaan individu lain. Dalam pengertian ini,
ruang publik tidak lain adalah ekspresi sosial dari otonomi yang dibentuk secara timbal
balik oleh individu: individu bersifat otonom bukan dalam keterasingan dari tetapi
dalam kaitannya dengan satu sama lain, yaitu, dalam kaitannya dengan masyarakat

yang terdiri dari makhluk-makhluk otonom.

Dari perspektif sosiologi, “pentingnya ruang publik terletak pada potensinya
sebagai cara integrasi masyarakat” (Calhoun 1992b: 6). Koordinasi kehidupan sosial
tidak dapat dilakukan oleh individu yang sepenuhnya mandiri dan mengacu pada diri
sendiri yang mendapati diri mereka terbenam dalam ranah privat yang tertutup rapat
dan berkelanjutan secara autopoietik. Menurut definisi, koordinasi sosial dilakukan
oleh subjek yang saling berhubungan dan saling bergantung yang berada dalam ranah
publik yang dinegosiasikan secara simbolis dan dibentuk secara material. Organisasi
deliberatif yang terjadi di ruang publik dapat dianggap sebagai ekspresi dari sosiabilitas
intrinsik kondisi manusia. Faktanya, tidak ada integrasi masyarakat tanpa keberadaan
ruang publik. Sama seperti keberadaan setiap individu tidak dapat dipisahkan dari
keberadaan masyarakat, keberadaan ruang privat tidak dapat dibayangkan tanpa

keberadaan ruang publik.

Perlu disebutkan bahwa, dalam perdebatan Anglophone tentang Habermas,
konsep “ruang publik” didasarkan pada terjemahan yang agak tidak tepat dari istilah
Jerman Offentlichkeit. Sementara istilah Offentlichkeit secara harfiah berarti
“kepublikasian” atau “publisitas”, gagasan Offentlicher Raum-lah yang menunjukkan
gagasan “ruang publik” atau “ranah publik”. Demikian pula, perlu dicatat bahwa, dalam
literatur berbahasa Inggris tentang Habermas, konsep “transformasi struktural” berasal

dari terjemahan yang agak tidak tepat dari istilah Jerman Strukturwandel (Habermas

10



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

1962). Sementara istilah Strukturwandel secara harfiah merujuk pada “transformasi
struktur”, gagasan struktureller Wandel-lah yang menunjukkan gagasan “perubahan
struktural”. Jadi, penekanan dalam bahasa Jerman terletak pada gagasan transformasi
struktur di ruang publik, bukan pada gagasan transformasi struktural ruang publik,
seperti yang tersirat dalam terjemahan bahasa Inggris. Penting untuk
mempertimbangkan ambiguitas terminologi ini, yang muncul dari terjemahan bahasa
Inggris, karena hal ini mengharuskan kita untuk mengakui bahwa Habermas, dalam
tulisan aslinya dalam bahasa Jerman, tampaknya menekankan baik konstitusi publik
yang struktural (Struktur) maupun yang lentur (Wandel). Sebagai ranah kolektif yang
dicirikan oleh proses reproduksi sosial dan transformasi sosial, “ranah publik borjuis
berkembang dalam medan yang sarat ketegangan antara negara dan masyarakat”
(Habermas 1962, 1989: 141), yaitu, dalam ranah tersier yang terletak di antara negara
“dari atas” dan masyarakat ‘“dari bawah”. Tugas bagian berikut adalah untuk
mengeksplorasi kekhususan normatif dari ranah “bersarat ketegangan” ini, yang,

menurut Habermas, terletak dengan kokoh di antara negara dan masyarakat.

. Kekhususan Normatif Ruang Publik Borjuis

Kekhususan normatif ruang publik borjuis berasal dari fakta bahwa ruang
publik tersebut memiliki potensi emansipatoris. Tentu saja, ini bukan berarti bahwa
ruang publik borjuis harus diidealkan sebagai ranah murni kerja sama sosial dan
pembebasan manusia. Melainkan, ini berarti mengakui bahwa keberadaannya
bergantung pada kapasitasnya untuk mendorong keterlibatan warga dalam proses
komunikatif pembentukan opini dan kemauan. Pentingnya desakan Habermas pada
potensi emansipatoris ruang publik borjuis hampir tidak dapat dilebih-lebihkan, karena
hal ini menggambarkan pentingnya sosiologis dari sifat pemberdayaan praktik

komunikatif yang dilakukan oleh aktor rasional.

Dari perspektif Habermas, subjek yang mampu berbicara dan bertindak juga
mampu berefleksi dan berwacana, karena klaim validitas yang diajukan oleh para
pelaku linguistik dalam komunikasi sehari-hari, setidaknya pada prinsipnya, selalu
dapat dikritik. Di ruang publik, kritik terhadap validitas, yang melekat dalam proses
komunikasi yang berorientasi pada saling pengertian, dapat diangkat ke status kekuatan

pendorong koordinatif dari sosiabilitas rasional. Menurut Habermas, sifat diskursif dari

11



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

ruang publik borjuis memanifestasikan dirinya dalam tiga bentuk kritik: (a) kritik
terhadap negara absolutis, (b) kritik terhadap negara demokratis, dan (c) kritik terhadap

ruang publik sebagai kekuatan mediasi antara negara dan masyarakat.

Wacana demokrasi yang dihasilkan oleh ruang publik borjuis selalu kritis
terhadap otoritas sewenang-wenang yang dijalankan oleh negara absolutis. Mengingat
sikap anti-absolutisme ini, kebangkitan ruang publik borjuis merupakan gejala transisi

ideologis dan material dari masyarakat pra-modern ke masyarakat modern.

Meskipun secara umum sejalan dengan liberalisme politik, wacana yang
lazim dibentuk oleh ruang publik borjuis bersifat kritis terhadap kewenangan sah yang
dijalankan oleh negara demokrasi modern. Ruang publik borjuis memang membentuk
ranah diskursif yang memungkinkan individu yang terorganisasi secara kolektif untuk

bertindak sebagai pengendali kritis negara demokrasi dalam masyarakat modern.

Paradoksnya, wacana-wacana utama yang diajukan oleh ruang publik borjuis
tidak hanya kritis terhadap kontrol yang dilakukan oleh negara tetapi juga terhadap diri
mereka sendiri, yaitu, terhadap peran wacana-wacana demokratis dalam proses
pembentukan negara modern. Ruang publik merupakan ranah individu-individu yang
saling bersosialisasi yang mampu menciptakan ruang-ruang solidaritas integratif dan
ranah individu-individu yang saling mengkritik yang mampu membangun ruang-ruang

refleksivitas diskursif.

Jika kita tinjau makna sosiologis dari semangat kritis yang menjadi ciri khas
ruang publik borjuis, maka ada baiknya kita renungkan implikasi normatif dari ketiga

cirl tersebut secara lebih rinci:

e Ruang publik borjuis secara tegas menentang bentuk-bentuk dominasi pramodern
yang dipaksakan oleh negara-negara absolutis. “Prinsip kontrol yang ditentang
publik borjuis terhadap yang terakhir—yaitu publisitas—dimaksudkan untuk
mengubah dominasi itu sendiri. Klaim kekuasaan yang disajikan dalam debat
publik rasional-kritis (6ffentliches Rdsonnement), yang dengan sendirinya menolak
bentuk klaim untuk memerintah, akan memerlukan, jika ingin menang, lebih dari

sekadar pertukaran dasar legitimasi sementara dominasi dipertahankan pada

12



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

prinsipnya” (Habermas 1962, 1989: 28). Publik rasional-kritis dilengkapi dengan
kapasitas diskursif untuk mempertanyakan legitimasi bentuk-bentuk kekuasaan
yang sewenang-wenang.

Ruang publik borjuis memperluas kritik khusus terhadap pemerintahan absolutis ke
kritik umum terhadap pemerintahan negara, termasuk pemerintahan politik negara-
negara demokratis. Akibatnya, pemerintahan yang dijalankan oleh negara modern
hanya dapat mengklaim legitimasi sejauh keberadaannya dijadikan objek
pengawasan berdasarkan kekuatan diskursif rasionalitas publik. Menurut
pandangan ini, bukan hanya bentuk legitimasi politik yang sewenang-wenang tetapi
juga demokratis yang dipertaruhkan, karena hakikat legitimasi politik adalah isu
normatif yang dibahas dalam ruang publik modern. Jika ada satu hal yang dapat kita
anggap remeh di dunia modern, itu adalah fakta bahwa tidak ada yang dapat
dianggap remeh. Yang membuat kekuatan ideologis legitimasi politik begitu kuat
adalah bahwa, sejauh hal itu tidak dipertanyakan, ia beroperasi di belakang kita;
yang membuat kekuatan kritis rasionalitas publik begitu kuat adalah bahwa ia
memungkinkan kita untuk mengubah legitimasi politik menjadi objek pengawasan.
Warga negara modern dapat mengklaim "ruang publik yang diatur dari atas
terhadap otoritas publik itu sendiri, untuk melibatkan mereka dalam perdebatan
mengenai aturan umum yang mengatur hubungan dalam ruang pertukaran
komoditas dan kerja sosial yang pada dasarnya diprivatisasi tetapi relevan bagi
publik." Perdebatan publik yang rasional-kritis membentuk kontrol yang
berlawanan terhadap otoritas yang dijalankan oleh negara modern.

Ruang publik borjuis tidak hanya kritis terhadap negara pramodern dan modern,
tetapi juga terhadap dirinya sendiri, karena ia merupakan ranah yang dibangun
secara intersubjektif berdasarkan wacana terbuka dan refleksif. “la menyediakan
tempat pelatihan bagi refleksi publik kritis yang masih disibukkan dengan dirinya
sendiri.” Refleksivitas kritis-diri dari entitas yang diperlengkapi secara
linguistik—yang, sebagai subjek yang saling berhubungan secara komunikatif,
membentuk ruang publik—merupakan sumber daya yang tak ternilai bagi bentuk-
bentuk koordinasi tindakan yang dimediasi secara diskursif di era modern. Ruang
publik yang diciptakan secara dialogis tidak dapat eksis tanpa refleksi kritis atas

konstitusi sosio-historis subjek yang berpotensi tidak kritis. Karakter rasional-kritis

13



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dari ruang publik modern berakar pada kapasitas aktor sosial untuk terlibat dalam
wacana intersubjektif yang berorientasi pada koordinasi komunikatif dan regulasi
normatif kehidupan sosial.

Tidaklah penting untuk dicatat bahwa analisis rasional-kritis terhadap ruang
publik merupakan bagian dari konstitusi rasional-kritis ruang publik. Oleh karena itu,
teori Habermas tentang ruang publik terletak di dalam, dan dapat dikritik oleh, ruang
publik itu sendiri. “Teori dan praktiknya mengasumsikan bahwa perdebatan kritis
merupakan inti dari semua aktivitas intelektual dan setiap ruang publik yang sehat, dan
jelas bahwa ia mengharapkan tulisannya sendiri untuk menghadapi kritik dan
pertentangan yang secara teratur ia hadapi terhadap para penentangnya” (Kramer 1992:
256). Keterlibatan dalam wacana kritis, yang dihasilkan oleh ruang publik yang
produktif, merupakan elemen konstitutif dari kehidupan sosial modern. Potensi
normatif ruang publik borjuis berasal dari wacana kritis yang mampu mempertanyakan
penerimaan bentuk-bentuk pengalaman sehari-hari yang sudah diterima begitu saja.
Dalam pengertian ini, perjuangan atas terciptanya masyarakat emansipatoris “adalah
perjuangan untuk menjadikan publisitas sebagai sumber pembentukan konsensus yang
beralasan dan progresif” (Calhoun 1992a: 28). Ruang publik adalah ranah kolektif di
mana kemampuan kognitif individu untuk mengambil peran sebagai aktor yang kritis
dan bertanggung jawab merupakan indikasi kapasitas koordinatif masyarakat untuk
mengubah dirinya menjadi proyek emansipatoris yang dibentuk oleh kekuatan normatif

rasionalitas komunikatif.

. Transformasi Struktural Ruang Publik

Transformasi struktural ruang publik dapat dianggap sebagai manifestasi dari
sifat tatanan sosial yang bergantung pada sejarah. Baik kebangkitan maupun potensi
kehancuran ruang publik menunjukkan bahwa potensi transformatif ruang publik
intersubjektivitas tidak dapat dipisahkan dari sifat perkembangan masyarakat. Dengan
kata lain, transformasi ruang publik harus diperiksa dalam konteks yang lebih luas dari
proses transisi makrostruktural. Dengan demikian, sejarah ruang publik tidak boleh
diperlakukan sebagai perkembangan yang mengambang bebas yang terpisah dari
proses sosial yang lebih luas; sebaliknya, ia harus dipahami sebagai bagian integral dari

proses-proses ini (Thompson 1995: 71). Namun, masih ada pertanyaan tentang apa saja

14



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

ciri utama transformasi struktural ruang publik dan mengapa ciri-ciri tersebut signifikan

secara sosiologis.

Menurut Habermas, transformasi struktural ruang publik pada akhir abad
kedua puluh merupakan proses disintegrasi sosial: “selama sekitar satu abad fondasi
sosial ruang ini telah terperangkap dalam proses dekomposisi. Kecenderungan yang
mengarah pada keruntuhan ruang publik tidak dapat disangkal, karena meskipun
cakupannya meluas secara mengesankan, fungsinya telah menjadi semakin tidak
signifikan” (Habermas 1962, 1989: 4). Di sini perlu dikemukakan bahwa, mengikuti
analisis Habermasian, ada tiga ketegangan utama yang saling terkait yang merupakan
inti dari proses dekomposisi ruang publik: (a) ketegangan antara kepentingan universal
dan khusus, (b) ketegangan antara alasan komunikatif dan instrumental, dan (c)

ketegangan antara potensi yang memberdayakan dan yang melemahkan.

e Ketegangan antara kepentingan universal dan kepentingan khusus merupakan gejala
dari karakter ideologis yang kontradiktif dari ruang publik borjuis. Intinya,
perbedaan normatif antara elemen universalistik dan partikularistik dari ruang
publik disebabkan oleh kebingungan antara emansipasi kaum pria dengan
emansipasi kaum borjuis: “sangat mudah pada saat itu untuk mengidentifikasi
emansipasi politik dengan emansipasi ‘manusia.” Jika emansipasi sosial diupayakan
dalam istilah-istilah khusus kelas, bukan dalam istilah-istilah yang melampaui kelas,
maka cita-cita emansipasi manusia secara efektif direduksi menjadi cita-cita
emansipasi politik. Yang pasti, kesadaran Habermas tentang perbedaan antara
emansipasi kelas yang melampaui kaum pria dan emansipasi kelas-spesifik kaum
borjuis tertanam dalam pandangan Marxis dan pasca-Marxis tentang masyarakat
modern. Konsepsi Habermas tentang masyarakat secara tegas berada dalam tradisi
pemikiran Marxis karena ia mengakui bahwa emansipasi politik tidak sama dengan
emansipasi manusia jika didefinisikan dalam istilah kelas-spesifik, bukan dalam
istilah spesies-konstitutif. Pada saat yang sama, konsepsi Habermas tentang
masyarakat melampaui tradisi pemikiran Marxis karena ia menyatakan bahwa
potensi emansipatoris dari ruang publik borjuis, yang berasal dari sifat rasional-
kritisnya, tidak dapat begitu saja disangkal dengan mengasumsikan, dalam gaya

Marxis ortodoks, bahwa produksi pengetahuan di ruang publik borjuis dapat

15



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

direduksi menjadi konstruksi ideologi belaka dan, oleh karena itu, menjadi
penyebaran "kesadaran yang salah" : “Tetap saja, publisitas...tampaknya lebih dan
lebih dari sekadar secarik ideologi liberal” (Habermas 1962, 1989: 4). Konstitusi
ruang publik modern dalam masyarakat kapitalis bersifat paradoks karena
keterbukaannya secara apriori sebagai ranah “sipil” yang berorientasi pada inklusi
politik dan penutupannya secara de facto sebagai ranah “borjuis” yang didasarkan
pada pengucilan sosial. Sejauh wacana yang dihasilkan dalam ruang publik borjuis
dimotivasi oleh latihan dialogis pengambilan perspektif kritis, mereka dapat
mengklaim untuk mewakili, atau setidaknya berusaha untuk mewakili, kepentingan
masyarakat. Sejauh wacana yang dihasilkan dalam ruang publik borjuis didasarkan
pada perspektif kelas dominan, mereka melayani, pertama dan terutama,
kepentingan kelompok sosial tertentu. Singkatnya, ketegangan antara kepentingan
universal dan khusus dapat dianggap sebagai elemen pertama yang, karena sifatnya
yang kontradiktif, telah berkontribusi pada degenerasi ruang publik borjuis yang
mantap.

Ketegangan antara nalar komunikatif dan instrumental merupakan sumber gesekan
lain yang secara substansial telah berkontribusi pada dekomposisi bertahap ruang
publik borjuis. Sebagaimana diingatkan Habermas, “ruang publik borjuis yang
berkembang sepenuhnya didasarkan pada identitas fiktif dari dua peran yang
diasumsikan oleh individu-individu yang diprivatisasi yang berkumpul untuk
membentuk publik: peran pemilik properti dan peran manusia yang murni dan
sederhana.” Dalam masyarakat kapitalis, individu-individu yang diprivatisasi
menemukan diri mereka dalam posisi ambivalen dalam mengambil peran sebagai
homme, yang mampu melakukan penalaran komunikatif, sementara bercita-cita
untuk peran sebagai borjuis, yang cenderung melakukan penalaran instrumental,
“Ambivalensi ruang privat ini juga merupakan ciri ruang publik,” karena individu-
individu yang bersama-sama membentuk ruang publik juga merupakan bagian dari
ruang privat. Dengan demikian, kita perlu mengenali jalinan nalar komunikatif dan
instrumental baik dalam ruang privat maupun publik. Individu-individu privat tidak
dapat melepaskan diri dari keterlibatan mereka dalam ruang publik, sebagaimana
individu-individu publik tidak dapat melampaui keterlibatan mereka dalam ruang

privat. Jika ruang privat diidentifikasikan dengan ruang intim keluarga suami istri,

16



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

di satu pihak, dan ranah pertukaran komoditas dan kerja sosial, di pihak lain, maka
hal itu didasarkan pada sebuah kontradiksi: keistimewaan “privat”-nya tidak hanya
bergantung pada “publik”, tetapi juga “publik”. Karakter publik dari ranah privat
terwujud dalam komposisi sosial pasar. Meskipun pertukaran komoditas pasar
didasarkan pada kepemilikan pribadi oleh warga negara yang bebas, prasyarat bagi
keberadaannya adalah pembangunan ranah publik melalui kekuatan kerja sosial.
Dalam masyarakat kapitalis-liberal, ranah publik tidak hanya merupakan ranah
diskursif dari intersubjektivitas kritis, tetapi juga ranah instrumentalitas yang
bertujuan dan dikomoditisasi. Signifikansi sosiologis dari kedua dimensi tersebut
menggambarkan bahwa yang menjadi inti dari ranah publik adalah ketegangan
mendalam antara nalar komunikatif dan instrumental: publik tidak hanya diciptakan
oleh subjek-subjek sosial yang berhubungan satu sama lain dalam forum yang
ditopang oleh proses komunikasi diskursif dan dibentuk oleh pertemuan-pertemuan
intersubjektivitas kritis, tetapi juga dijajah oleh objek-objek privat yang bersaing
satu sama lain dalam pasar yang didirikan atas mekanisme-mekanisme regulasi
sistemik dan berorientasi pada utilitas yang menguntungkan.10 Sementara forum
mengartikulasikan kepentingan publik dari subjek-subjek berorientasi konsensus
yang mampu berkomunikasi, pasar mewujudkan kepentingan pribadi dari subjek-
subjek yang digerakkan oleh utilitas yang terbenam dalam persaingan. Dari
perspektif Habermasian, ketegangan antara kekuatan kritis nalar komunikatif dan
logika fungsional nalar instrumental dapat dianggap sebagai faktor penentu lain
dalam proses dekomposisi ruang publik modern.

Ketegangan antara potensi pemberdayaan dan pelemahan era modern merupakan hal
mendasar bagi penjelasan Habermas tentang transformasi ruang publik. Signifikansi
sosiologis dari ketegangan ini sulit diremehkan, karena hal ini menunjukkan
ambivalensi mendalam dari potensi normatif yang melekat dalam masyarakat
modern. Salah satu paradoks penting dari ruang publik modern adalah bahwa
perluasannya yang berkelanjutan terkait erat dengan dekomposisi bertahapnya.
Proses pembentukan sosial dapat mengantisipasi proses deformasi sosial;
demokratisasi massa dapat menyebabkan proses inflasi partisipasi politik;
keterbukaan sosial dapat mengakibatkan kontraksi ideologis. “Pelemahan fondasi

ruang publik terjadi...melalui “refeudalisasi” masyarakat....Negara dan masyarakat,

17



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

yang dulunya berbeda, kini saling terkait. Ruang publik perlu diubah karena
perbedaan antara ranah publik dan ranah privat menjadi kabur, persamaan antara
ranah intim dan kehidupan privat runtuh dengan polarisasi keluarga dan masyarakat
ekonomi, perdebatan rasional-kritis memberi jalan bagi konsumsi budaya.”
(Calhoun 1992a: 21) Dengan kata lain, ada dua ranah sistemik yang telah secara
tegas membentuk transformasi ranah publik: negara dan pasar. Yang pertama
mengubah ranah publik menjadi ranah sosial yang sebagian diatur oleh logika
fungsionalis administrasi birokrasi. Yang kedua mengubah ranah publik menjadi
ranah sosial yang sebagian digerakkan oleh logika fungsionalis komodifikasi
kapitalis. Keberadaan rasionalitas fungsionalis di mana-mana menimbulkan
tantangan bagi kemungkinan otonomi manusia. Dalam dunia yang sebagian besar
diatur oleh kekuatan rasionalitas fungsionalis yang digerakkan oleh utilitas, potensi
kritis ranah publik yang diciptakan secara komunikatif dirusak oleh kapasitas
kendali negara yang mengatur dan pasar yang mengkomodifikasi. Rasionalitas
sistemik yang disebarkan oleh negara yang mengatur dan pasar yang
mengkomodifikasi dapat menurunkan potensi kritis ranah publik menjadi pelengkap
dekoratif dari dunia yang kecewa. Jika direduksi menjadi elemen periferal dari
proses kendali sistemik, ranah publik merosot menjadi ranah pasar yang diatur oleh
negara. Fungsi sistemik masyarakat modern akhir tidak dapat dibayangkan tanpa
standarisasi media massa. Didorong oleh keharusan instrumental industri budaya,
media massa memainkan peran penting dalam regulasi sistemik ruang publik. Pada
prinsipnya, potensi rasional-kritis ruang publik dapat ditelan oleh potensi
integrasionis media massa: “Karena “budaya” yang disebarkan oleh media massa
adalah budaya integrasi....Ruang publik mengasumsikan fungsi periklanan.
Semakin dapat digunakan sebagai wahana propaganda politik dan ekonomi, semakin
tidak politis secara keseluruhan dan menjadi pseudo-privatisasi....Sejauh publik dan
privat menjadi ranah yang saling terkait, model ini menjadi tidak berlaku (Habermas,
1962)” Sifat integrasionis media massa mengubah ruang publik menjadi pelengkap
fungsionalis reformisme politik. Antagonisme kelas diabadikan oleh
integrasionisme sistemik media massa. Oleh karena itu, elemen konstitutif dari
ruang publik borjuis, yaitu potensi kritisnya yang berasal dari refleksi, tampaknya

memberi jalan kepada komponen inti industri budaya, yaitu, kecenderungannya

18



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

terhadap komodifikasi konstan: " Media massa...sendiri telah menjadi otonom,
untuk mendapatkan persetujuan atau setidaknya kepatuhan dari publik yang
dimediasi. Publisitas dihasilkan dari atas, sehingga dapat dikatakan, untuk
menciptakan aura niat baik untuk posisi tertentu. Awalnya publisitas menjamin
hubungan antara debat publik yang rasional-kritis dan landasan legislatif dominasi,
termasuk pengawasan kritis terhadap pelaksanaannya. Sekarang hal itu
memungkinkan ambivalensi khusus dari dominasi yang dilakukan melalui dominasi
opini nonpublik: hal itu melayani manipulasi publik sebanyak legitimasi di
hadapannya. Publisitas kritis digantikan oleh publisitas manipulatif.” Rasionalitas
komunikatif yang melekat dalam ruang publik dapat dijajah oleh rasionalitas
fungsionalis yang melekat dalam negara dan ekonomi. Umumnya, proses penjajahan
ini tidak ditentang secara terbuka tetapi secara diam-diam dilegitimasi oleh media
massa “borjuis”. Penjajahan dunia kehidupan oleh sistem diperkuat, bukannya
dirusak, oleh media massa. Dalam kondisi modernitas akhir, maka, bukan sistem
yang dibentuk oleh dunia kehidupan, tetapi, sebaliknya, dunia kehidupan yang
dijajah oleh sistem. Singkatnya, ketegangan antara sifat emansipatoris dari
rasionalitas komunikatif dan sifat instrumental dari rasionalitas bertujuan

menimbulkan tantangan yang signifikan terhadap organisasi ruang publik modern.

C. REFLEKSI KRITIS TERHADAP TEORI HABERMAS TENTANG RUANG
PUBLIK

Teori Habermas tentang ruang publik telah dibahas secara luas dalam literatur.
Teori ini dikritik dengan berbagai cara karena, alih-alih karena, penjelasan Habermas
tentang ruang publik sangat berpengaruh. Oleh karena itu, kritik yang beraneka ragam yang
ditujukan terhadap teori Habermas tentang ruang publik tidak boleh ditafsirkan secara
sepihak sebagai bukti kelemahan analisis dan ketidakcukupan penjelasannya; sebaliknya,
kritik tersebut harus dianggap sebagai indikasi fakta bahwa Habermas menyediakan
kerangka teori yang berguna dan berwawasan untuk memahami transformasi struktural
ruang publik pada periode modern. Meskipun memiliki banyak kelebihan, penting untuk
menyadari keterbatasan analisis teori Habermas tentang ruang publik. Tujuan dari bagian

ini adalah untuk menjelaskan kekurangan utama pendekatan Habermas terhadap

19



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

transformasi struktural ruang publik dan dengan demikian menggambarkan bahwa
penjelasannya perlu direvisi secara substansial jika ingin berfungsi sebagai kerangka teori

untuk memahami meningkatnya kompleksitas ruang publik di masyarakat maju.

Analisis Habermas tentang ruang publik dapat dikritik karena berpusat hampir
secara eksklusif pada hakikat kehidupan publik borjuis (biirgerliche Offentlichkeit).
Mereduksi kompleksitas ruang publik modern menjadi singularitas ruang publik borjuis
berarti meremehkan signifikansi sosiologis dari ranah kolektif alternatif—yaitu non-
borjuis—yang berkontribusi pada keterlibatan rasional-kritis dengan dunia. Meskipun
Habermas menyadari hakikat khusus kelas dari ruang publik borjuis, “ia mengabaikan
pentingnya perkembangan ruang publik plebeian yang sezaman di samping dan sebagai
lawan dari ruang publik borjuis, sebuah ruang yang dibangun di atas bentuk-bentuk
kelembagaan yang berbeda” (Garnham 1992: 359; cetak miring ditambahkan) Analisis
yang dibatasi pada kajian ruang publik borjuis berisiko mengecualikan ruang publik lain
yang sama pentingnya dari gambaran tersebut. Konsolidasi ruang publik borjuis bersifat
paradoks karena ia mempromosikan wacana kepentingan universal manusia, sementara
dalam praktiknya melayani kepentingan khusus kelompok dominan dalam masyarakat:
“Wacana publisitas yang menggembar-gemborkan aksesibilitas, rasionalitas, dan
penangguhan hierarki status itu sendiri digunakan sebagai strategi pembedaan (Fraser
1992: 115; cetak miring ditambahkan).” Dengan kata lain, klaim universalitas wacana
publik borjuis— yang diungkapkan dalam slogan Revolusi Prancis: “liberté, égalité,
fraternité” tetap terjebak dalam pengejaran kepentingan khusus kelas. Karena politik
universalitas yang dianjurkan oleh ruang publik borjuis mewakili, di atas segalanya,
kepentingan khusus kelas dominan, bahkan jika ia mengklaim untuk mewujudkan
kepentingan umum kemanusiaan. Liberté bourgeois didefinisikan terutama dalam konteks
kebebasan negatif seperti “kebebasan dari”, dan bukan dalam konteks kebebasan positif
seperti “kebebasan untuk” Borjuis égalité¢, pertama dan terutama, adalah kesetaraan
kesempatan sebagai hak formal, bukan kesetaraan hasil sebagai hak substantif. Borjuis
fraternité, dalam praktiknya, adalah jenis solidaritas kompetitif eksklusif antara kelompok
sosial istimewa, bukan bentuk inklusif solidaritas tanpa syarat antara semua manusia.
Untuk mereduksi analisis ruang publik modern menjadi pemeriksaan ranah sosial yang

dihasilkan dan dikendalikan oleh kelas dominan berarti mengesampingkan ruang kolektif

20



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

yang diciptakan dan dibentuk oleh kelompok sosial lain, yang keberadaan dan pengaruhnya

memainkan peran penting dalam konstruksi kehidupan publik modern.

Habermas menyajikan gambaran yang agak idealis tentang ruang publik.
Mengingat penekanannya yang sepihak pada fakta bahwa ruang publik borjuis memiliki
karakter "rasional-kritis" 15, ia cenderung melebih-lebihkan signifikansi fitur emansipatoris
kehidupan publik modern dan karena itu meremehkan pengaruh elemen-elemen

represifnya. Seperti yang diakui Habermas secara kritis, "...sangat menggoda untuk
mengidealkan ruang publik borjuis dengan cara yang jauh melampaui idealisasi yang sah
secara metodologis seperti yang terlibat dalam konseptualisasi ideal-tipikal (Habermas
1992: 442; cetak miring ditambahkan)." Ruang publik tidak kurang diresapi oleh hubungan
kekuasaan daripada masyarakat secara keseluruhan. Sifat publisitas yang sarat kekuasaan
diresapi dengan konstitusi masyarakat yang bertingkat. Sifat ideologis wacana publik
tertanam dalam organisasi material sumber daya sosial. Sumber daya simbolik kritik selalu
bergantung pada sumber daya sosial kekuasaan. Struktur vertikal masyarakat
memanifestasikan dirinya dalam struktur ideologi yang sarat kepentingan: subjek yang
diposisikan secara sosial menghasilkan wacana yang bergantung pada hubungan. Wacana
hegemonik yang dihasilkan dalam ruang publik borjuis mengekspresikan kepentingan
khusus kelompok sosial yang paling berkuasa. Wacana elit yang terdidik, kaya, sebagian
besar berkulit putih, dan didominasi laki-laki mencerminkan kepentingan khusus sektor-
sektor istimewa masyarakat (Thompson 1995: 72). Mengidealkan ruang publik sebagai
ranah komunikatif intersubjektivitas rasional-kritis berarti meremehkan dampak substantif
hierarki yang sarat kepentingan pada pembentukan interaksi komunikatif dalam

masyarakat yang terstratifikasi.

Pandangan Habermas tentang ruang publik sebagian besar tidak memandang
gender. Meskipun demikian, dalam tanggapannya terhadap keberatan yang diajukan oleh
para kritikus feminis, Habermas mengakui bahwa sifat patriarki ruang publik Eropa modern
hampir tidak dapat diabaikan: ...berkembangnya literatur feminis telah meningkatkan
kesadaran kita terhadap karakter patriarki ruang publik itu sendiri (Habermas 1992: 427,
cetak miring ditambahkan).” Ketidaksetaraan gender, yang di sebagian besar masyarakat
Barat terwujud dalam bentuk norma heteroseksis dan maskulin, bukanlah fenomena

sampingan, melainkan elemen utama dari ruang publik modern. Marginalisasi perempuan

21



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

dalam ruang publik modern serta pengucilan de facto mereka dari posisi kekuasaan
tertentu—misalnya, yang ditetapkan secara agama—dapat dilihat sebagai ekspresi karakter
patriarki masyarakat secara umum dan sebagai perluasan karakter patriarki keluarga borjuis
secara khusus. Untuk menjelaskan signifikansi normatif dari pembagian kekuasaan
berdasarkan gender dalam masyarakat modern, kita harus mengakui bahwa ruang publik

modern tidak dapat lepas dari keberadaan bentuk patriarki yang dibangun secara material

dan diskursif.

Dalam konteks yang sama, analisis Habermas tentang ruang publik didasarkan
pada asumsi yang terlalu rasionalistik. Dengan demikian, analisis ini berada dalam tradisi
teori sosial yang didominasi laki-laki, yang mengemukakan apa yang digambarkan oleh
para feminis sebagai konsepsi "aliran laki-laki" tentang dunia sosial dan perkembangan
sosial: "Interpretasi [Habermas] mendasari konsepsi budaya publik yang terlalu
rasionalistik dalam model republik yang dibangun di atas cita-cita Pencerahan tentang
rasionalisme (Kuyper 2000: 221; cetak miring ditambahkan)." Gagasan bahwa ruang
publik borjuis didominasi oleh produksi wacana rasional-kritis yang berkelanjutan yang
memberi masyarakat potensi emansipatoris didasarkan pada pandangan picik bahwa kita
dapat, dan harus, mengutamakan bentuk-bentuk keterlibatan rasional daripada bentuk-
bentuk non-rasional dengan dunia. Yang pasti, adalah mungkin untuk mempertanyakan
konsepsi rasionalistik tentang aktor manusia tersebut tanpa menyangkal bahwa rasionalitas
dapat, dan sering kali memang, merupakan sumber penting emansipasi sosial. Akan tetapi,
kita perlu menyadari bahwa pendekatan neo-Kantian, yang secara tepat menekankan
sumber daya rasionalitas yang memberdayakan, cenderung meremehkan kompleksitas
sosial yang muncul dari bentuk-bentuk publik intersubjektivitas, yang sifatnya yang
beraneka ragam melampaui ranah bentuk-bentuk normativitas yang dipandu oleh akal budi.
Berbagai bentuk budaya—seperti seni, musik, tari, dan lukisan—memperoleh potensi
emansipatorisnya dari kemampuannya untuk bangkit di atas ranah akal budi yang

tampaknya tidak berwujud.

Teori Habermas tentang ruang publik bermasalah karena teori ini
mempromosikan konsepsi universal tentang kepentingan publik yang didasarkan pada
penjelasan monolitik tentang kehidupan publik. Asumsi bahwa ruang publik borjuis

mewakili ruang publik dunia kontemporer secara par excellence bersifat reduktif secara

22



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

konseptual dan empiris. Karena pandangan seperti itu gagal memperhitungkan fakta bahwa
masyarakat modern mengandung banyak ruang publik yang ada secara bersamaan, dan
sering kali saling bersaing. Meningkatnya pluralisasi ruang publik modern mencerminkan
meningkatnya diferensiasi masyarakat yang kompleks. Ruang publik modern adalah ranah
interaksi yang dibedakan dan bertingkat dan, dengan demikian, dihuni oleh berbagai
kelompok sosial, beberapa di antaranya menempati posisi subordinat dalam masyarakat:
anggota kelas pekerja, minoritas politik, minoritas etnis, minoritas agama, dan minoritas
seksual—hanya untuk menyebutkan beberapa dari kelompok ini. Kelompok sosial yang
dikecualikan dari berbagi monopoli kekerasan simbolik dalam masyarakat tertentu
memiliki kepentingan dalam menciptakan ruang publik alternatif yang secara material
didukung oleh praktik kontra-hegemonik dan secara ideologis dilegitimasi oleh wacana
kontra-hegemonik. Potensi pemberdayaan yang dimiliki oleh ruang publik alternatif
berasal dari kapasitasnya untuk menantang legitimasi praktik dan wacana dominan dengan
menciptakan kontra-hegemoni. Ranah yang didasarkan pada praktik-praktik alternatif dan
wacana-wacana alternatif. Hegemoni perlu terus-menerus dihegemoni ulang untuk
memastikan bahwa hegemoni tersebut tidak didehegemoni. Kontra-hegemoni perlu terus-
menerus didehegemoni untuk menghindari hegemoni. Ruang publik alternatif, dengan
demikian, dapat dicirikan sebagai “kontra publik subaltern untuk memberi sinyal bahwa
mereka adalah arena-arena diskursif paralel tempat para anggota kelompok sosial yang
tersubordinasi menciptakan dan mengedarkan kontra-wacana untuk merumuskan
interpretasi-interpretasi oposisional atas identitas, kepentingan, dan kebutuhan mereka
(Fraser 1992: 123; cetak miring pada aslinya).” Mengabaikan kemungkinan membangun
ruang publik polisentris berarti mengabaikan potensi-potensi normatif pluralisme radikal
yang berasal dari persaingan antara praktik-praktik dan wacana-wacana hegemonik dan

kontra-hegemonik di ranah publik yang berbeda.

Analisis sosio-historis Habermas tentang dunia modern didasarkan pada
perbedaan dikotomis antara publik dan privat. Namun, seperti dijelaskan di atas, perbedaan
antara publik dan privat harus dianggap sebagai pemisahan analitis, bukan empiris, karena
masyarakat adalah gabungan ranah yang dibangun secara relasional yang batas-batasnya
jauh dari jelas: "Secara umum, teori kritis perlu melihat lebih dalam dan lebih kritis pada

istilah "privat" dan "publik". Bagaimanapun, istilah-istilah ini bukan sekadar sebutan

23



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

langsung untuk ranah masyarakat (Fraser 1992: 131)." Perbedaan konseptual antara publik
dan privat relatif sewenang-wenang karena ranah publik dihasilkan oleh subjek privat,
sebagaimana ranah privat terdiri dari subjek publik. Memang, konstruksi semua ranah
sosial bergantung pada interaksi subjek privat dan publik. Apa pun tingkat diferensiasi
struktural dari formasi sosial tertentu, keterkaitan ranah sosial berasal dari keterhubungan
tindakan sosial. Sejauh konstruksi ranah sosial berasal dari realisasi tindakan sosial,
kemungkinan koeksistensi manusia bergantung pada konsolidasi struktur sosial. Struktur
sosial tanpa tindakan manusia sama saja dengan masyarakat tanpa subjek. Sejauh aktor
manusia merupakan subjek privat dan publik, tindakan multikontekstual mereka
melampaui antinomi publik/privat dan dengan demikian berkontribusi pada konstruksi

realitas sosial yang plural.

24



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

BAB III PENUTUP

A. Kesimpulan

Studi kritis tentang ruang publik merupakan inti dari pemahaman sosiologis
tentang potensi emansipatoris yang melekat dalam proses komunikasi masyarakat modern.
Teori sosial Habermas memberikan wawasan yang tajam tentang konstitusi normatif dan
transformasi struktural ruang publik di era modern. Jauh dari sekadar ranah autopoietik
perdebatan yang merujuk pada diri sendiri, ruang publik memainkan peran penting dalam
menyediakan forum bagi proses deliberatif yang ditujukan pada pembangunan masyarakat
yang demokratis. Memang, perkembangan kehidupan sosial di era modern dibentuk oleh
peluang normatif dan keterbatasan normatif wacana publik. Pentingnya sosiologis dikotomi
publik/swasta tercermin tidak hanya dalam fakta bahwa hal itu telah banyak dibahas dalam
literatur tetapi juga, yang lebih penting, dalam fakta bahwa pemisahan antara ranah publik
dan privat merupakan hal mendasar bagi pembangunan masyarakat liberal modern. Bagian
pertama dari makalah ini telah mengkaji secara kritis dikotomi publik/swasta dalam hal
signifikansi historis dan sosiologisnya. Variabilitas historis dikotomi publik/swasta
terwujud dalam kontingensi material dan ideologisnya: kontingensi materialnya disebabkan
oleh kenyataan bahwa masyarakat yang berbeda menghasilkan bentuk kehidupan publik dan
privat yang berbeda; kontingensi ideologisnya disebabkan oleh fakta bahwa masyarakat
yang berbeda menghasilkan wacana yang berbeda tentang hakikat kehidupan publik dan
privat. Singkatnya, realitas dan gagasan tentang hubungan antara publik dan privat
bervariasi dari waktu ke waktu dan antara masyarakat yang berbeda. Analisis ontologi
dikotomi publik/privat berkaitan dengan pertanyaan tentang apa sebenarnya pemisahan
konseptual antara publik dan privat. Seperti dijelaskan di atas, tiga perbedaan sangat penting
dalam hal ini. (a) Perbedaan antara masyarakat dan individu mengacu pada perbedaan antara
"kolektif" dan "pribadi". Menurut definisi, ilmu sosial cenderung mengutamakan "sosial"
daripada "individu" dan, akibatnya, memahami publik dan privat dalam istilah relasional.
(b) Perbedaan antara visibilitas dan penyembunyian menunjukkan perbedaan antara
"transparan" dan "buram". Misi historis dari ruang publik yang aktif dan demokratis adalah
untuk memastikan bahwa pelaksanaan kekuasaan negara dapat mengklaim legitimasi hanya
sejauh penerimaan sosialnya tunduk pada transparansi pemerintah dan akuntabilitas publik.

(c) Perbedaan antara keterbukaan dan ketertutupan berkaitan dengan perbedaan antara

25



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

“yang dapat diakses” dan “yang tertutup”. Namun, seperti halnya lembaga publik—seperti
negara—jarang sekali terbuka sepenuhnya, lembaga privat—seperti keluarga—tidak
terpisah secara struktural tetapi tertanam secara sosial. Dengan demikian, “dikotomi besar”
antara publik dan privat bergantung pada perbedaan idealtipikal yang validitas analitisnya
perlu diukur dari segi penerapan empirisnya. Bagian kedua dari makalah ini berupaya
menjelaskan teori Habermas tentang ruang publik. Seperti yang ditunjukkan di atas,
penjelasan Habermas tentang ruang publik sangat kompleks, dan analisis sebelumnya sama
sekali tidak bertujuan untuk memberikan gambaran komprehensif tentang elemen dan
praanggapan konstitutifnya. Sebaliknya, makalah ini berfokus pada tiga dimensi utama: (1)
konsep ruang publik, (ii) kekhususan normatif ruang publik borjuis, dan ruang publik di era
modern. (iii) Menurut Habermas, ruang publik merupakan ranah yang dibangun secara
intersubjektif oleh individu-individu yang diperlengkapi secara linguistik dan terlibat secara
diskursif. Dengan memediasi antara keharusan sistemik yang dipaksakan “dari atas” dan
masalah-masalah normatif yang diartikulasikan “dari bawah”, ruang publik modern muncul
sebagai ranah yang sarat ketegangan antara negara dan masyarakat. Dengan demikian,
secara struktural terbagi antara dua bentuk rasionalitas yang saling bertentangan:
rasionalitas fungsionalis, yang mendasari mekanisme pengarahan dan pengaturan sistemik,
dan rasionalitas komunikatif, yang dimobilisasi oleh para aktor yang mampu melakukan
ujaran intersubjektif, refleksi yang bertujuan, dan tindakan yang disengaja. (ii) Kekhususan
normatif ruang publik borjuis berasal dari fakta bahwa, pada prinsipnya, ia merupakan ranah
interaksi sosial yang memberdayakan. Seperti yang dikemukakan di atas, potensi
emansipatorisnya ada tiga dan memanifestasikan dirinya dalam (a) pertentangan
ideologisnya terhadap bentuk-bentuk kekuasaan yang sewenang-wenang, (b) fungsi
pengawasannya dalam kaitannya dengan legitimasi politik negara-negara modern, dan (c)
keterlibatan reflektifnya dengan bentuk-bentuk penalaran publik. Pada akhirnya, potensi
emansipatoris dari ruang publik terletak pada sumber daya rasional-kritis dari subjek yang
berinteraksi secara linguistik. Ruang publik tidak dapat dibayangkan tanpa kapasitas orang
untuk mengatasi keterbatasan normatif masyarakat individualistis melalui kekuatan
koordinatif individu yang disosialisasikan dan disosialisasikan. Ruang publik pada akhir
abad kedua puluh merupakan proses disintegrasi sosial. Seperti yang dikemukakan di atas,
tiga ketegangan mendasar yang mendasari proses dekomposisi bertahap ini dapat

diidentifikasi. (a) Ketegangan antara kepentingan universal dan khusus terletak di jantung

26



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

ruang publik modern. Klaim retoris terhadap wuniversalitas tidak selalu dapat
menyembunyikan kekhususan yang sarat kepentingan. (b) Dalam nada yang sama,
ketegangan antara nalar komunikatif dan instrumental menggambarkan bahwa, dalam
masyarakat liberal-kapitalis, ruang publik tidak hanya merupakan ranah diskursif
intersubjektivitas kritis, tetapi juga ranah instrumentalitas yang dikomodifikasi secara
sengaja. Sejauh forum debat menghasilkan ruang publik yang rasional-kritis, pasar yang
digerakkan oleh laba menghasilkan ruang publik yang dikomodifikasi. (c) Ketegangan
antara potensi pemberdayaan dan pelemahan sangat penting bagi konsepsi kritis Habermas
tentang masyarakat modern. Paradoksnya, perluasan ruang publik yang semakin meningkat
telah berkontribusi pada dekomposisinya secara bertahap. Keharusan komodifikasi
masyarakat kapitalis tampaknya mengubah ruang publik menjadi ruang pasar. Jika
dibiarkan tanpa tantangan, "tangan tak terlihat" pasar dan "tangan terlihat" negara
tampaknya cukup kuat untuk menetralkan kekuatan rasional-kritis publik. Bagian ketiga
dari makalah ini telah meneliti beberapa kekurangan utama teori Habermas tentang ruang
publik. (a) Ini adalah borjuis-sentris dalam hal itu berfokus hampir secara eksklusif pada
ruang publik hegemonik dari kelas penguasa, dengan demikian meremehkan signifikansi
sosial dan politik dari ruang publik alternatif. (b) Ini idealis dalam hal itu cenderung
melebih-lebihkan potensi emansipatoris wacana publik liberal. (c) Ini buta gender dalam hal
itu tidak memperhitungkan dampak diskriminasi seksis pada perkembangan kehidupan
publik dalam masyarakat modern. (d) Ini terlalu rasionalistis dalam hal itu memahami
rasionalitas komunikatif sebagai kekuatan pendorong emansipatoris utama dari interaksi
manusia. (¢) Ini menganjurkan konsepsi universalistik tentang kepentingan publik, dengan
demikian mengabaikan fakta bahwa masyarakat maju terdiri dari banyaknya ruang publik
yang bersaing, dan sering kali kontra-hegemonik. (f) Pandangan dikotomisnya tentang
sosial gagal mempertanyakan validitas perbedaan biner antara publik dan privat. Sulit untuk
mempelajari ruang publik modern tanpa mengacu pada Habermas, tetapi mustahil untuk
memahami transformasi ruang publik modern akhir tanpa melampaui kerangka
konseptualnya. Jika kekurangan di atas ditangani dengan serius, teori ruang publik
Habermas dapat berfungsi sebagai dasar analitis untuk menghadapi tantangan normatif yang

timbul dari kompleksitas material dan simbolik masyarakat maju.

B. Saran

27



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

Berdasarkan kesimpulan di atas saran kami, untuk membangun sistem pelayan
publik yang baik dan transparan, teori Habermans menjadi salah satu pilihan. Tetapi untuk
mencapai hasil yang maksimal dibutuhkan penelitian lebih lanjut agar disesuaikan dengan

konteks budaya setempat.

Daftar Pustaka

Brettschneider, Corey. 2007. “The Politics of the Personal: A Liberal Approach”, American
Political Science Review 101, 1: 19-32,

Butt, Trevor & Darren Langdridge. 2003. “The Construction of Self: The Public Reach into
the Private Sphere”, Sociology 37, 3: 477-492.

Calhoun, Craig (ed.), 1992a. Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA: MIT Press.

Calhoun, Craig. 1992b. “Introduction: Habermas and the Public Sphere”. Pp. 1-48 in Craig
Calhoun (ed.). Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA: MIT Press.

Cameron, Jenny. 1998. “The Practice of Politics: Transforming Subjectivities in the Domestic

Domain and the Public Sphere”, Australian Geographer 29 (SPI/1): 293-308.

Condren, Conal. 2009. “Public, Private and the Idea of the ‘Public Sphere’ in EarlyModern
England”, Intellectual History Review 19, 1: 15-28.

Crossley, Nick & John Michael Roberts (eds.). 2004. After Habermas: New Perspectives on
the Public Sphere. Oxford: Blackwell/Sociological Review.

Cutler, A. Claire. 1997. “Artifice, Ideology and Paradox: The Public/Private Distinction in

International Law”, Review of International Political Economy 4, 2: 261-285.

Dahlgren, Peter. 1991. “Introduction”. Pp. 1-24 in Peter Dahlgren & Colin Sparks (eds.),
Communication and Citizenship: Journalism and the Public Sphere in the Media. London:

Routledge.

Dahlgren, Peter Dahlgren, Peter. 1995. Television and the Public Sphere: Citizenship,

Democracy and the Media. London: Sage.

28



Beno Alekot
Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen
Vol. 2 No. 1 (Juni 2025)

Elster, John. 1986. “The Market and the Forum: Three Varieties of Political Theory”. Pp. 103-
132 in John Elster and Aanund Hylland (eds.) Foundations of Social Choice Theory.
Cambridge: Cambridge University Press.

Forester, John (ed.). 1985. Critical Theory and Public Life. Cambridge, MA: MIT Press.

Fraser, Nancy. 1992. “Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually
Existing Democracy”. Pp. 109-142 in Craig Calhoun (ed.) Habermas and the Public Sphere.
Cambridge, MA: MIT Press.

Gardiner, Michael E. 2004. “Wild Publics and Grotesque Symposiums: Habermas and Bakhtin
on Dialogue, Everyday Life and the Public Sphere”, The Sociological Review 52, 1: 28-48.

Garnham, Nicholas. 1992. “The Media and the Public Sphere”. Pp. 359-376 in Craig Calhoun
(ed.), Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA: MIT Press.

29



