
Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

1 

 

CATATAN KRITIS TEORI RUANG PUBLIK HABERMAS 

Oleh :  

John Foeh, M.Pd, Yumes Manu, M.Pd dan Orias Lazarus Selan, M.Pd 

 

ABSTRAKSI 

 

Tujuan utama dari makalah ini adalah untuk mengkaji penjelasan Habermas tentang 
transformasi ruang publik dalam masyarakat modern. Lebih khusus lagi, penelitian ini 
bertujuan untuk menunjukkan bahwa, meskipun pendekatan Habermas berhasil menawarkan 
wawasan yang berguna tentang transformasi struktural ruang publik pada periode modern awal, 
pendekatan tersebut tidak menyediakan kerangka teoritis yang memadai untuk memahami 
transformasi struktural ruang publik dalam masyarakat modern akhir. Sejauh diferensiasi 
bertahap kehidupan sosial terwujud dalam proliferasi berbagai ruang publik, teori kritis 
normativitas publik perlu menghadapi tantangan yang ditimbulkan oleh kompleksitas material 
dan ideologis modernitas akhir untuk menjelaskan sifat polisentris masyarakat maju. Dengan 
tujuan untuk menunjukkan hal ini, makalah ini dibagi menjadi tiga bagian. Bagian pertama 
menjelaskan makna sosiologis dari dikotomi publik/swasta. Bagian kedua mengkaji fitur-fitur 
utama teori Habermas tentang ruang publik dengan merefleksikan (i) konsep ruang publik, (ii) 
kekhususan normatif ruang publik borjuis, dan (iii) transformasi struktural ruang publik dalam 
masyarakat modern. Bagian ketiga mengeksplorasi kekurangan paling substansial dari teori 
Habermas tentang ruang publik, khususnya ketidakmampuannya untuk menjelaskan 
kemunculan historis dan fungsi politik ruang publik yang terdiferensiasi dalam masyarakat 
maju. 
 

Kata Kunci : Ruang Publik Habaremans 

 

  



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

2 

 

BAB I PENDAHULUAN  

A. Latar Belakang  

Tujuan utama dari makalah ini adalah untuk menguji penjelasan Habermas 

tentang transformasi ruang publik dalam masyarakat modern (lihat, khususnya, Habermas 

(1962, 1989; 1992; dan 1995). Dalam terang analisis teori komunikasi Habermas tentang 

perkembangan historis, transformasi ruang publik pada abad kedelapan belas dan 

kesembilan belas tidak dapat dipisahkan dari munculnya era modern. Makalah ini bertujuan 

untuk menunjukkan bahwa, meskipun pendekatan Habermas berhasil menawarkan 

wawasan yang berguna ke dalam transformasi struktural ruang publik pada periode modern 

awal, ia tidak memberikan kerangka teoritis yang memadai untuk memahami transformasi 

struktural ruang publik dalam masyarakat modern akhir. Diferensiasi bertahap kehidupan 

sosial modern akhir memanifestasikan dirinya dalam proliferasi berbagai ruang publik, dan 

karenanya teori kritis normativitas publik perlu menghadapi tantangan yang ditimbulkan 

oleh kompleksitas material dan ideologis modernitas akhir untuk menjelaskan sifat 

polisentris masyarakat maju.  

Makalah ini dibagi menjadi tiga bagian. Bagian pertama menjelaskan secara 

singkat makna sosiologis dari dikotomi publik/privat. Mengingat bahwa perbedaan antara 

publik dan privat merupakan hal yang sangat penting dalam pemikiran sosial dan politik, 

penting untuk menyoroti signifikansi normatifnya. Bagian kedua meneliti fitur-fitur utama 

teori Habermas tentang ruang publik dengan merefleksikan (i) konsep ruang publik, (ii) 

kekhususan normatif ruang publik borjuis, dan (iii) transformasi struktural ruang publik 

dalam masyarakat modern. Bagian ketiga mengeksplorasi kekurangan paling substansial 

dari teori Habermas tentang ruang publik, terutama ketidakmampuannya untuk 

menjelaskan kemunculan historis dan fungsi politik ruang publik yang terdiferensiasi 

dalam masyarakat maju. 

B. Perumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang seperti tertulis di atas maka perumusan masalah dari 

penelitian ini adalah apakah keunggulan dan kekurangan teori Habermans bagi pelayanan 

publik  



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

3 

 

C. Tujuan Penelitian  

Berdasarkan perumusan masalah tertulis di atas tergambar tujuan penulisan ini 

adalah memberikan catatan kritis terhadap pelayanan publik berdasarkan teori Habermans  

D. Metode Penelitian  

Untuk mencapai tujuan dimaksud maka metode penulisan ini adalah kajian 

kepustakaan dengan jenis penelitian kualitatif  

  



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

4 

 

BAB II PEMBAHASAN 

 

A. DIKOTOMI PUBLIK/PRIVASI 

Untuk menegaskan kembali, tujuan utama dari makalah ini adalah untuk 

mengkaji penjelasan Habermas tentang transformasi ruang publik dalam masyarakat 

modern. Sebelum menganalisis pendekatan Habermas terhadap ruang publik secara lebih 

rinci di bagian kedua dan ketiga dari esai ini, pendahuluan ini akan membahas perbedaan 

antara ruang publik dan ruang privat, yang secara umum disebut sebagai "dikotomi 

publik/privat" (lihat, misalnya, Butt & Langdridge 2003, Condren 2009, Cutler 1997, Geuss 

2001, Ossewaarde 2007, Rabotnikof 1998, Steinberger 1999, dan Weintraub & Kumar 

1997). 

1. Historisitas Dikotomi Publik/Pribadi 

Historisitas dikotomi publik/pribadi terwujud dalam berbagai makna yang 

melekat pada gagasan tentang privat dan publik dalam konteks masyarakat yang 

berbeda. “Oleh karena itu, kategori Pencerahan berbeda dari leluhur Yunani klasiknya, 

sama seperti berbeda dari keturunan kontemporernya yang telah berubah” (Calhoun 

1992b: 6). Dalam pemikiran Yunani kuno, perbedaan antara privat dan publik 

digunakan untuk menunjukkan cara masyarakat terbagi dengan jelas ke dalam dua 

ranah yang berbeda. Menurut pandangan ini, ranah polis dipisahkan secara ketat dari 

ranah oikos: sedangkan yang pertama menggambarkan ranah publik yang didasarkan 

pada interaksi terbuka antara warga negara yang bebas di ranah politik, yang terakhir 

menunjuk ranah privat yang didasarkan pada interaksi tersembunyi antara individu-

individu yang bebas di ranah domestik (Habermas 1962, 1989: 3). 

Meskipun, sekilas, kedua ranah ini mungkin tampak relatif otonom, pada 

kenyataannya keduanya saling bergantung: struktur kekuasaan ranah privat saling 

terkait erat dengan struktur kekuasaan ranah publik. “Status dalam polis...didasarkan 

pada status sebagai penguasa oikos yang tidak terbatas.” Oleh karena itu, sebagaimana 

kebebasan warga negara yang otonom di ranah publik bertumpu pada otonomi privat 

mereka sebagai penguasa lingkungan domestik mereka, otonomi penguasa di ranah 

domestik menyegarkan kembali kebebasan mereka di ranah publik. Paradoksnya, 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

5 

 

otonomi relatif antara ranah privat dan ranah publik bergantung pada determinasi timbal 

balik mereka. Mengingat saling ketergantungan struktural kedua ranah tersebut, 

polaritas publik/privat dapat dipahami sebagai timbal balik publik/privat. Analisis 

sosio-historis dari dikotomi publik/privat sangat penting karena memungkinkan kita 

untuk mengeksplorasi kontingensi material dan ideologis dari timbal balik 

publik/privat. 

Pertama, kontingensi material dari dikotomi publik/swasta menjadi jelas 

ketika menganalisis manifestasi masyarakat yang berbeda dari variabilitas historisnya. 

Masyarakat yang berbeda menghasilkan bentuk kehidupan publik dan privat yang 

berbeda. Hubungan empiris antara publik dan privat bersifat fleksibel dan karenanya 

bervariasi dari waktu ke waktu dan antarmasyarakat. Kekhususan spasiotemporal dari 

setiap realitas sosial tidak memungkinkan kita untuk mereduksi dikotomi publik/privat 

menjadi pola universalitas tipologis. Pola diferensiasi struktural antara publik dan 

privat bervariasi antarmasyarakat. 

Kedua, kontingensi ideologis dikotomi publik/privat mengemuka ketika 

meneliti berbagai representasi konseptual tentang variabilitas historisnya. Masyarakat 

yang berbeda menghasilkan wacana yang berbeda tentang hakikat kehidupan publik 

dan privat. Hubungan simbolis antara publik dan privat selalu dapat direkonstruksi dan 

karenanya bervariasi dari waktu ke waktu dan antarmasyarakat. Kekhususan 

spasiotemporal dari setiap ideologi sosial tidak memungkinkan kita untuk mereduksi 

dikotomi publik/privat menjadi pola universalitas tipologis. Dikotomi publik/privat 

dibangun secara diskursif dan dinegosiasikan secara simbolis dalam berbagai cara. 

Konsepsi dunia yang berbeda menciptakan makna dunia yang berbeda. Pola 

diferensiasi simbolis antara publik dan privat bervariasi antarmasyarakat. 

Singkatnya, kelenturan dikotomi publik/swasta berasal dari kekhususan 

material dan ideologis masing-masing masyarakat. Salah satu pertanyaan yang muncul 

dari pemahaman sosio-historis tentang dikotomi publik/swasta dapat diutarakan 

sebagai berikut: Apa saja faktor utama yang menyebabkan transformasi bertahap 

hubungan antara publik dan privat di era modern? Jawaban Habermas untuk pertanyaan 

ini adalah bahwa "perkembangan kapitalisme dagang pada abad keenam belas, bersama 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

6 

 

dengan perubahan bentuk kelembagaan kekuasaan politik, menciptakan kondisi bagi 

munculnya jenis baru ruang publik di Eropa modern awal" (Thompson 1995: 69) 

Dengan kata lain, transformasi mendalam konstitusi ekonomi dan simbolik masyarakat 

di era modern memicu terciptanya ruang publik yang belum pernah terjadi sebelumnya. 

Namun, sebelum mengkaji elemen-elemen kunci analisis Habermas tentang 

transformasi ini secara lebih rinci, penting untuk merenungkan berbagai makna 

dikotomi publik/swasta. 

2. Ontologi Dikotomi Publik/Pribadi 

Untuk memahami ontologi dikotomi publik/pribadi, kita perlu meneliti apa 

sebenarnya yang diwakili oleh pemisahan konseptual antara publik dan privat. Apa 

signifikansi normatif dari perbedaan antara publik dan privat? Mengingat variabilitas 

sosio-historis dari perbedaan ini, kita perlu mengakui bahwa makna dari “dikotomi 

besar” (Somers 2001: 24) antara publik dan privat bersifat berlapis-lapis dan kompleks, 

bukan satu dimensi dan lugas. Tiga makna berbeda yang umumnya dikaitkan dengan 

perbedaan publik/privat dapat diidentifikasi: masyarakat versus individu (“kolektif” 

versus “pribadi”), visibilitas versus penyembunyian (“transparan” versus “buram”), dan 

keterbukaan versus penutupan (“dapat diakses” versus “tertutup”). Ketiga makna ini 

merupakan “kriteria heterogen” (lRabotnikof 1998:3;Rabotnikof 1997:8) yang telah 

dikonseptualisasikan dengan cara yang berbeda dan digunakan dalam berbagai 

tingkatan dalam pemikiran sosial dan politik. Oleh karena itu, penting untuk diingat 

bahwa berbagai makna dikotomi publik/swasta harus dipahami sebagai perbedaan 

ideal-tipikal. 

Makna pertama dikotomi publik/swasta mengacu pada perbedaan analitis 

utama dalam pemikiran sosial dan politik modern: perbedaan antara masyarakat dan 

individu. Perbedaan ini sering dipahami dalam hal diferensiasi biner seperti "sosial" 

versus "individu", "kolektif" versus "personal", dan "relasional" versus "monadik". 

Menurut definisi, ilmu sosial secara umum dan sosiologi secara khusus cenderung 

mengutamakan yang pertama daripada yang terakhir, karena minat paradigmatik dalam 

kekuatan penjelasan analisis sistematis "sosial" menggambarkan landasan ontologis 

disiplin ilmu sosial-ilmiah. Ilmu sosial akan diubah menjadi "ilmu individu", dan 

sosiologi akan diubah menjadi "individuologi", jika mereka berusaha membuktikan 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

7 

 

keunggulan individu atas sosial. Terlepas dari kenyataan bahwa perbedaan filosofis 

antara individualisme metodologis dan holisme sosial menunjukkan bahwa ada ruang 

yang cukup besar untuk keterbukaan penjelasan, dan terlepas dari pertanyaan tentang 

bagaimana dikotomi publik/pribadi harus ditafsirkan, tidak ada keraguan bahwa ilmu 

sosial cenderung mempelajari individu dalam konteks sosial, daripada sosial dalam 

konteks individu. Dengan demikian, mengingat perhatian mereka terhadap konstitusi 

relasional Dari segi realitas, ilmu sosial mempunyai ketertarikan khusus untuk 

mempelajari cara-cara di mana bentuk-bentuk kehidupan manusia dibagi secara sosial 

ke dalam ranah publik dan privat. 

Makna kedua dari dikotomi publik/pribadi berkaitan dengan pembedaan 

analitis utama lainnya dalam pemikiran sosial dan politik modern: pembedaan antara 

visibilitas dan penyembunyian. Sifat kontroversial pembedaan ini muncul dari fakta 

bahwa masih jauh dari jelas aspek kehidupan sosial mana yang terlihat dan mana yang 

tersembunyi. Yang lebih kontroversial lagi adalah pertanyaan tentang aspek kehidupan 

sosial mana yang seharusnya terlihat dan mana yang seharusnya disembunyikan. 

Liberalisme―yang dapat secara sah digambarkan sebagai ideologi yang menang pada 

akhir abad kedua puluh dan awal abad kedua puluh satu―selalu sangat curiga terhadap 

negara-negara intervensionis dan, oleh karena itu, kritis terhadap upaya otoriter untuk 

mengendalikan ranah pribadi rakyat berdasarkan kekuatan publik negara. Ironisnya, 

dalam konteks modern, gagasan publik―yang dilambangkan dalam konsep-konsep 

politik seperti “kekuatan publik”, “kepentingan publik”, dan “opini publik”―telah 

digunakan untuk melemahkan kekuatan sewenang-wenang negara-negara yang 

berpotensi otoriter. 

“Titik balik dalam kehidupan politik modern adalah pertempuran melawan negara 

yang tertutup atas nama “opini publik” dan “publisitas” (Peters 1993: 548). 

Oleh karena itu, akan menjadi naif secara analitis dan tidak berdasar secara 

historis untuk berasumsi bahwa ranah negara dapat diidentifikasikan secara eksklusif 

dengan ranah yang kasat mata. Yang pasti, negara dapat dianggap sebagai lembaga 

publik yang hakiki karena mewakili, atau mengklaim mewakili, sekelompok besar 

individu yang tinggal di wilayah yang di atasnya negara menikmati kedaulatan politik. 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

8 

 

Dalam pengertian ini, negara dapat dianggap sebagai lembaga yang sah dan yang 

melegitimasi yang keberadaannya bergantung pada kedaulatan publik. 

Namun, pelaksanaan kedaulatan “publik” ini dapat menjadi “privat” jika 

struktur kekuasaan internal negara secara sistematis disembunyikan oleh negara itu 

sendiri. Hal ini berlaku, pertama dan terutama, untuk negara otoriter, diktator, dan 

totaliter, tetapi juga, setidaknya sampai batas tertentu, untuk negara liberal dan 

demokratis. Apa pun kecenderungan ideologis aparatur negara tertentu, fungsi jangka 

panjang negara yang efisien dan berdaya guna bergantung pada koeksistensi struktur 

kekuasaan yang terlihat dan tersembunyi yang diproduksi dan direproduksi oleh elit 

politik masyarakat tertentu.  

Makna ketiga dari dikotomi publik/privat menyangkut perbedaan analitis 

lebih lanjut dalam pemikiran sosial dan politik modern: perbedaan antara keterbukaan 

dan ketertutupan. Namun, perlu diingat bahwa tidak semua ranah publik sepenuhnya 

“terbuka” dan tidak semua ranah privat sepenuhnya “tertutup”. Dengan kata lain, 

sebagaimana istilah “publik” dan “terbuka” tidak selalu dapat dipertukarkan, istilah 

“privat” dan “tertutup” tidak selalu saling mencakup. Meskipun negara tidak diragukan 

lagi dapat dianggap sebagai komponen integral dari ranah publik, karena alasan itu, 

negara tidak selalu terbuka dan dapat diakses. Dan meskipun keluarga dapat dianggap 

sebagai komponen integral dari ranah privat, akan keliru jika berasumsi bahwa keluarga 

merupakan ranah kehidupan sosial yang sepenuhnya tertutup dan tersegel. Tidak 

diragukan lagi bahwa semua negara―terlepas dari apakah negara itu republik atau 

monarki, liberal atau sosialis, laissez-faire atau intervensionis, libertarian atau 

totaliter―memerlukan derajat minimal keterhubungan dan penutupan diri secara 

sistemik. Demikian pula, semua keluarga―terlepas dari apakah mereka bagian dari 

masyarakat pramodern atau modern, pembagian kerja primitif atau kompleks, bentuk 

kehidupan berbasis kendali atau berbasis kebebasan, budaya kolektivis atau 

individualis―memerlukan derajat minimal keterikatan dan keterbukaan masyarakat. 

Singkatnya, tiga pasang konsep yang umumnya dikaitkan dengan pembedaan 

antara privat dan publik sama sekali tidak ambigu dan lugas. Sebagai kerangka tripartit 

untuk studi dikotomi publik/privat, pertentangan yang disebutkan di atas dapat 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

9 

 

dianggap sebagai titik acuan utama dalam pemikiran sosial dan politik. Namun, 

mengingat sifat ideal-tipikal pembedaan antara privat dan publik, kegunaan analitis dan 

kekuatan penjelasan dari "dikotomi besar" harus diperiksa secara kritis. Jauh dari 

mewakili dikotomi dengan validitas yang tak terbantahkan, pembedaan antara publik 

dan privat harus dipahami sebagai alat konseptual yang berguna tetapi tetap 

kontroversial dalam analisis sosial dan politik. 

B. TEORI HABERMAS TENTANG RUANG PUBLIK 

Bagian ini bertujuan untuk mengkaji teori Habermas tentang ruang publik. Untuk 

melakukannya, analisis akan berusaha untuk menjawab tiga pertanyaan berikut: (i) 

Bagaimana konsep ruang publik dapat didefinisikan? (ii) Apa yang menjadi kekhususan 

normatif ruang publik borjuis? (iii) Apa saja ciri-ciri utama yang mendasari transformasi 

struktural ruang publik di era modern? 

1. Konsep Ruang Publik 

Sebagaimana dinyatakan di atas, konsep publik memiliki sejumlah makna 

yang berbeda. Meskipun definisi konsep ini ambigu, adalah mungkin dan berguna 

untuk mengembangkan kerangka analitis yang memungkinkan kita untuk memberikan 

keadilan terhadap kompleksitas ruang publik dalam masyarakat modern. Meskipun kita 

mengakui kompleksitas ini, penting untuk diingat bahwa setiap upaya untuk 

memberikan penjelasan sistematis tentang hakikat ruang publik tidak dapat dihindari 

akan menimbulkan kontroversi. 

Menurut Habermas, “ranjang publik borjuis dapat dipahami terutama sebagai 

ranah orang-orang pribadi yang berkumpul sebagai publik” (Habermas 1962, 1989: 27). 

Oleh karena itu, ranah publik terdiri dari individu-individu pribadi yang saling 

keterhubungan sosialnya melampaui batas-batas kehidupan pribadi mereka. Jika ranah 

publik “didefinisikan sebagai publik dari individu-individu pribadi yang bergabung 

dalam perdebatan isu-isu yang berkaitan dengan otoritas negara” (Calhoun 1992b: 7; 

cetak miring pada aslinya), ranah publik dan ranah privat dapat dianggap sebagai ranah 

sosial yang saling inklusif, daripada saling eksklusif. Memang, publik dan privat 

tampaknya mewakili dua kondisi sosial yang diperlukan: sejauh setiap orang pribadi 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

10 

 

diwakili oleh performativitas latar depan dari persona publik, setiap persona publik 

tertanam dalam subjektivitas latar belakang orang pribadi. 

Karena pelaku manusia tidak dapat melepaskan diri dari berbagai proses 

sosialisasi yang dipaksakan kepada mereka oleh lingkungan mereka, bentuk privasi 

yang paling murni tidak dapat menghilangkan ketergantungan individu pada 

masyarakat. Individu dapat menegaskan privasi mereka hanya dalam kaitannya dengan, 

dan bukan dalam keterasingan dari, keberadaan individu lain. Dalam pengertian ini, 

ruang publik tidak lain adalah ekspresi sosial dari otonomi yang dibentuk secara timbal 

balik oleh individu: individu bersifat otonom bukan dalam keterasingan dari tetapi 

dalam kaitannya dengan satu sama lain, yaitu, dalam kaitannya dengan masyarakat 

yang terdiri dari makhluk-makhluk otonom. 

Dari perspektif sosiologi, “pentingnya ruang publik terletak pada potensinya 

sebagai cara integrasi masyarakat” (Calhoun 1992b: 6). Koordinasi kehidupan sosial 

tidak dapat dilakukan oleh individu yang sepenuhnya mandiri dan mengacu pada diri 

sendiri yang mendapati diri mereka terbenam dalam ranah privat yang tertutup rapat 

dan berkelanjutan secara autopoietik. Menurut definisi, koordinasi sosial dilakukan 

oleh subjek yang saling berhubungan dan saling bergantung yang berada dalam ranah 

publik yang dinegosiasikan secara simbolis dan dibentuk secara material. Organisasi 

deliberatif yang terjadi di ruang publik dapat dianggap sebagai ekspresi dari sosiabilitas 

intrinsik kondisi manusia. Faktanya, tidak ada integrasi masyarakat tanpa keberadaan 

ruang publik. Sama seperti keberadaan setiap individu tidak dapat dipisahkan dari 

keberadaan masyarakat, keberadaan ruang privat tidak dapat dibayangkan tanpa 

keberadaan ruang publik. 

Perlu disebutkan bahwa, dalam perdebatan Anglophone tentang Habermas, 

konsep “ruang publik” didasarkan pada terjemahan yang agak tidak tepat dari istilah 

Jerman Öffentlichkeit. Sementara istilah Öffentlichkeit secara harfiah berarti 

“kepublikasian” atau “publisitas”, gagasan öffentlicher Raum-lah yang menunjukkan 

gagasan “ruang publik” atau “ranah publik”. Demikian pula, perlu dicatat bahwa, dalam 

literatur berbahasa Inggris tentang Habermas, konsep “transformasi struktural” berasal 

dari terjemahan yang agak tidak tepat dari istilah Jerman Strukturwandel (Habermas 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

11 

 

1962). Sementara istilah Strukturwandel secara harfiah merujuk pada “transformasi 

struktur”, gagasan struktureller Wandel-lah yang menunjukkan gagasan “perubahan 

struktural”. Jadi, penekanan dalam bahasa Jerman terletak pada gagasan transformasi 

struktur di ruang publik, bukan pada gagasan transformasi struktural ruang publik, 

seperti yang tersirat dalam terjemahan bahasa Inggris. Penting untuk 

mempertimbangkan ambiguitas terminologi ini, yang muncul dari terjemahan bahasa 

Inggris, karena hal ini mengharuskan kita untuk mengakui bahwa Habermas, dalam 

tulisan aslinya dalam bahasa Jerman, tampaknya menekankan baik konstitusi publik 

yang struktural (Struktur) maupun yang lentur (Wandel). Sebagai ranah kolektif yang 

dicirikan oleh proses reproduksi sosial dan transformasi sosial, “ranah publik borjuis 

berkembang dalam medan yang sarat ketegangan antara negara dan masyarakat” 

(Habermas 1962, 1989: 141), yaitu, dalam ranah tersier yang terletak di antara negara 

“dari atas” dan masyarakat “dari bawah”. Tugas bagian berikut adalah untuk 

mengeksplorasi kekhususan normatif dari ranah “bersarat ketegangan” ini, yang, 

menurut Habermas, terletak dengan kokoh di antara negara dan masyarakat. 

2. Kekhususan Normatif Ruang Publik Borjuis 

Kekhususan normatif ruang publik borjuis berasal dari fakta bahwa ruang 

publik tersebut memiliki potensi emansipatoris. Tentu saja, ini bukan berarti bahwa 

ruang publik borjuis harus diidealkan sebagai ranah murni kerja sama sosial dan 

pembebasan manusia. Melainkan, ini berarti mengakui bahwa keberadaannya 

bergantung pada kapasitasnya untuk mendorong keterlibatan warga dalam proses 

komunikatif pembentukan opini dan kemauan. Pentingnya desakan Habermas pada 

potensi emansipatoris ruang publik borjuis hampir tidak dapat dilebih-lebihkan, karena 

hal ini menggambarkan pentingnya sosiologis dari sifat pemberdayaan praktik 

komunikatif yang dilakukan oleh aktor rasional. 

Dari perspektif Habermas, subjek yang mampu berbicara dan bertindak juga 

mampu berefleksi dan berwacana, karena klaim validitas yang diajukan oleh para 

pelaku linguistik dalam komunikasi sehari-hari, setidaknya pada prinsipnya, selalu 

dapat dikritik. Di ruang publik, kritik terhadap validitas, yang melekat dalam proses 

komunikasi yang berorientasi pada saling pengertian, dapat diangkat ke status kekuatan 

pendorong koordinatif dari sosiabilitas rasional. Menurut Habermas, sifat diskursif dari 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

12 

 

ruang publik borjuis memanifestasikan dirinya dalam tiga bentuk kritik: (a) kritik 

terhadap negara absolutis, (b) kritik terhadap negara demokratis, dan (c) kritik terhadap 

ruang publik sebagai kekuatan mediasi antara negara dan masyarakat. 

Wacana demokrasi yang dihasilkan oleh ruang publik borjuis selalu kritis 

terhadap otoritas sewenang-wenang yang dijalankan oleh negara absolutis. Mengingat 

sikap anti-absolutisme ini, kebangkitan ruang publik borjuis merupakan gejala transisi 

ideologis dan material dari masyarakat pra-modern ke masyarakat modern. 

Meskipun secara umum sejalan dengan liberalisme politik, wacana yang 

lazim dibentuk oleh ruang publik borjuis bersifat kritis terhadap kewenangan sah yang 

dijalankan oleh negara demokrasi modern. Ruang publik borjuis memang membentuk 

ranah diskursif yang memungkinkan individu yang terorganisasi secara kolektif untuk 

bertindak sebagai pengendali kritis negara demokrasi dalam masyarakat modern.  

Paradoksnya, wacana-wacana utama yang diajukan oleh ruang publik borjuis 

tidak hanya kritis terhadap kontrol yang dilakukan oleh negara tetapi juga terhadap diri 

mereka sendiri, yaitu, terhadap peran wacana-wacana demokratis dalam proses 

pembentukan negara modern. Ruang publik merupakan ranah individu-individu yang 

saling bersosialisasi yang mampu menciptakan ruang-ruang solidaritas integratif dan 

ranah individu-individu yang saling mengkritik yang mampu membangun ruang-ruang 

refleksivitas diskursif. 

Jika kita tinjau makna sosiologis dari semangat kritis yang menjadi ciri khas 

ruang publik borjuis, maka ada baiknya kita renungkan implikasi normatif dari ketiga 

ciri tersebut secara lebih rinci: 

 Ruang publik borjuis secara tegas menentang bentuk-bentuk dominasi pramodern 

yang dipaksakan oleh negara-negara absolutis. “Prinsip kontrol yang ditentang 

publik borjuis terhadap yang terakhir―yaitu publisitas―dimaksudkan untuk 

mengubah dominasi itu sendiri. Klaim kekuasaan yang disajikan dalam debat 

publik rasional-kritis (öffentliches Räsonnement), yang dengan sendirinya menolak 

bentuk klaim untuk memerintah, akan memerlukan, jika ingin menang, lebih dari 

sekadar pertukaran dasar legitimasi sementara dominasi dipertahankan pada 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

13 

 

prinsipnya” (Habermas 1962, 1989: 28). Publik rasional-kritis dilengkapi dengan 

kapasitas diskursif untuk mempertanyakan legitimasi bentuk-bentuk kekuasaan 

yang sewenang-wenang. 

 Ruang publik borjuis memperluas kritik khusus terhadap pemerintahan absolutis ke 

kritik umum terhadap pemerintahan negara, termasuk pemerintahan politik negara-

negara demokratis. Akibatnya, pemerintahan yang dijalankan oleh negara modern 

hanya dapat mengklaim legitimasi sejauh keberadaannya dijadikan objek 

pengawasan berdasarkan kekuatan diskursif rasionalitas publik. Menurut 

pandangan ini, bukan hanya bentuk legitimasi politik yang sewenang-wenang tetapi 

juga demokratis yang dipertaruhkan, karena hakikat legitimasi politik adalah isu 

normatif yang dibahas dalam ruang publik modern. Jika ada satu hal yang dapat kita 

anggap remeh di dunia modern, itu adalah fakta bahwa tidak ada yang dapat 

dianggap remeh. Yang membuat kekuatan ideologis legitimasi politik begitu kuat 

adalah bahwa, sejauh hal itu tidak dipertanyakan, ia beroperasi di belakang kita; 

yang membuat kekuatan kritis rasionalitas publik begitu kuat adalah bahwa ia 

memungkinkan kita untuk mengubah legitimasi politik menjadi objek pengawasan. 

Warga negara modern dapat mengklaim "ruang publik yang diatur dari atas 

terhadap otoritas publik itu sendiri, untuk melibatkan mereka dalam perdebatan 

mengenai aturan umum yang mengatur hubungan dalam ruang pertukaran 

komoditas dan kerja sosial yang pada dasarnya diprivatisasi tetapi relevan bagi 

publik." Perdebatan publik yang rasional-kritis membentuk kontrol yang 

berlawanan terhadap otoritas yang dijalankan oleh negara modern. 

 Ruang publik borjuis tidak hanya kritis terhadap negara pramodern dan modern, 

tetapi juga terhadap dirinya sendiri, karena ia merupakan ranah yang dibangun 

secara intersubjektif berdasarkan wacana terbuka dan refleksif. “Ia menyediakan 

tempat pelatihan bagi refleksi publik kritis yang masih disibukkan dengan dirinya 

sendiri.” Refleksivitas kritis-diri dari entitas yang diperlengkapi secara 

linguistik―yang, sebagai subjek yang saling berhubungan secara komunikatif, 

membentuk ruang publik―merupakan sumber daya yang tak ternilai bagi bentuk-

bentuk koordinasi tindakan yang dimediasi secara diskursif di era modern. Ruang 

publik yang diciptakan secara dialogis tidak dapat eksis tanpa refleksi kritis atas 

konstitusi sosio-historis subjek yang berpotensi tidak kritis. Karakter rasional-kritis 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

14 

 

dari ruang publik modern berakar pada kapasitas aktor sosial untuk terlibat dalam 

wacana intersubjektif yang berorientasi pada koordinasi komunikatif dan regulasi 

normatif kehidupan sosial. 

Tidaklah penting untuk dicatat bahwa analisis rasional-kritis terhadap ruang 

publik merupakan bagian dari konstitusi rasional-kritis ruang publik. Oleh karena itu, 

teori Habermas tentang ruang publik terletak di dalam, dan dapat dikritik oleh, ruang 

publik itu sendiri. “Teori dan praktiknya mengasumsikan bahwa perdebatan kritis 

merupakan inti dari semua aktivitas intelektual dan setiap ruang publik yang sehat, dan 

jelas bahwa ia mengharapkan tulisannya sendiri untuk menghadapi kritik dan 

pertentangan yang secara teratur ia hadapi terhadap para penentangnya” (Kramer 1992: 

256). Keterlibatan dalam wacana kritis, yang dihasilkan oleh ruang publik yang 

produktif, merupakan elemen konstitutif dari kehidupan sosial modern. Potensi 

normatif ruang publik borjuis berasal dari wacana kritis yang mampu mempertanyakan 

penerimaan bentuk-bentuk pengalaman sehari-hari yang sudah diterima begitu saja. 

Dalam pengertian ini, perjuangan atas terciptanya masyarakat emansipatoris “adalah 

perjuangan untuk menjadikan publisitas sebagai sumber pembentukan konsensus yang 

beralasan dan progresif” (Calhoun 1992a: 28). Ruang publik adalah ranah kolektif di 

mana kemampuan kognitif individu untuk mengambil peran sebagai aktor yang kritis 

dan bertanggung jawab merupakan indikasi kapasitas koordinatif masyarakat untuk 

mengubah dirinya menjadi proyek emansipatoris yang dibentuk oleh kekuatan normatif 

rasionalitas komunikatif. 

3. Transformasi Struktural Ruang Publik 

Transformasi struktural ruang publik dapat dianggap sebagai manifestasi dari 

sifat tatanan sosial yang bergantung pada sejarah. Baik kebangkitan maupun potensi 

kehancuran ruang publik menunjukkan bahwa potensi transformatif ruang publik 

intersubjektivitas tidak dapat dipisahkan dari sifat perkembangan masyarakat. Dengan 

kata lain, transformasi ruang publik harus diperiksa dalam konteks yang lebih luas dari 

proses transisi makrostruktural. Dengan demikian, sejarah ruang publik tidak boleh 

diperlakukan sebagai perkembangan yang mengambang bebas yang terpisah dari 

proses sosial yang lebih luas; sebaliknya, ia harus dipahami sebagai bagian integral dari 

proses-proses ini (Thompson 1995: 71). Namun, masih ada pertanyaan tentang apa saja 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

15 

 

ciri utama transformasi struktural ruang publik dan mengapa ciri-ciri tersebut signifikan 

secara sosiologis. 

Menurut Habermas, transformasi struktural ruang publik pada akhir abad 

kedua puluh merupakan proses disintegrasi sosial: “selama sekitar satu abad fondasi 

sosial ruang ini telah terperangkap dalam proses dekomposisi. Kecenderungan yang 

mengarah pada keruntuhan ruang publik tidak dapat disangkal, karena meskipun 

cakupannya meluas secara mengesankan, fungsinya telah menjadi semakin tidak 

signifikan” (Habermas 1962, 1989: 4). Di sini perlu dikemukakan bahwa, mengikuti 

analisis Habermasian, ada tiga ketegangan utama yang saling terkait yang merupakan 

inti dari proses dekomposisi ruang publik: (a) ketegangan antara kepentingan universal 

dan khusus, (b) ketegangan antara alasan komunikatif dan instrumental, dan (c) 

ketegangan antara potensi yang memberdayakan dan yang melemahkan. 

 Ketegangan antara kepentingan universal dan kepentingan khusus merupakan gejala 

dari karakter ideologis yang kontradiktif dari ruang publik borjuis. Intinya, 

perbedaan normatif antara elemen universalistik dan partikularistik dari ruang 

publik disebabkan oleh kebingungan antara emansipasi kaum pria dengan 

emansipasi kaum borjuis: “sangat mudah pada saat itu untuk mengidentifikasi 

emansipasi politik dengan emansipasi ‘manusia.” Jika emansipasi sosial diupayakan 

dalam istilah-istilah khusus kelas, bukan dalam istilah-istilah yang melampaui kelas, 

maka cita-cita emansipasi manusia secara efektif direduksi menjadi cita-cita 

emansipasi politik. Yang pasti, kesadaran Habermas tentang perbedaan antara 

emansipasi kelas yang melampaui kaum pria dan emansipasi kelas-spesifik kaum 

borjuis tertanam dalam pandangan Marxis dan pasca-Marxis tentang masyarakat 

modern. Konsepsi Habermas tentang masyarakat secara tegas berada dalam tradisi 

pemikiran Marxis karena ia mengakui bahwa emansipasi politik tidak sama dengan 

emansipasi manusia jika didefinisikan dalam istilah kelas-spesifik, bukan dalam 

istilah spesies-konstitutif. Pada saat yang sama, konsepsi Habermas tentang 

masyarakat melampaui tradisi pemikiran Marxis karena ia menyatakan bahwa 

potensi emansipatoris dari ruang publik borjuis, yang berasal dari sifat rasional-

kritisnya, tidak dapat begitu saja disangkal dengan mengasumsikan, dalam gaya 

Marxis ortodoks, bahwa produksi pengetahuan di ruang publik borjuis dapat 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

16 

 

direduksi menjadi konstruksi ideologi belaka dan, oleh karena itu, menjadi 

penyebaran "kesadaran yang salah" : “Tetap saja, publisitas...tampaknya lebih dan 

lebih dari sekadar secarik ideologi liberal” (Habermas 1962, 1989: 4). Konstitusi 

ruang publik modern dalam masyarakat kapitalis bersifat paradoks karena 

keterbukaannya secara apriori sebagai ranah “sipil” yang berorientasi pada inklusi 

politik dan penutupannya secara de facto sebagai ranah “borjuis” yang didasarkan 

pada pengucilan sosial. Sejauh wacana yang dihasilkan dalam ruang publik borjuis 

dimotivasi oleh latihan dialogis pengambilan perspektif kritis, mereka dapat 

mengklaim untuk mewakili, atau setidaknya berusaha untuk mewakili, kepentingan 

masyarakat. Sejauh wacana yang dihasilkan dalam ruang publik borjuis didasarkan 

pada perspektif kelas dominan, mereka melayani, pertama dan terutama, 

kepentingan kelompok sosial tertentu. Singkatnya, ketegangan antara kepentingan 

universal dan khusus dapat dianggap sebagai elemen pertama yang, karena sifatnya 

yang kontradiktif, telah berkontribusi pada degenerasi ruang publik borjuis yang 

mantap. 

 Ketegangan antara nalar komunikatif dan instrumental merupakan sumber gesekan 

lain yang secara substansial telah berkontribusi pada dekomposisi bertahap ruang 

publik borjuis. Sebagaimana diingatkan Habermas, “ruang publik borjuis yang 

berkembang sepenuhnya didasarkan pada identitas fiktif dari dua peran yang 

diasumsikan oleh individu-individu yang diprivatisasi yang berkumpul untuk 

membentuk publik: peran pemilik properti dan peran manusia yang murni dan 

sederhana.” Dalam masyarakat kapitalis, individu-individu yang diprivatisasi 

menemukan diri mereka dalam posisi ambivalen dalam mengambil peran sebagai 

homme, yang mampu melakukan penalaran komunikatif, sementara bercita-cita 

untuk peran sebagai borjuis, yang cenderung melakukan penalaran instrumental, 

“Ambivalensi ruang privat ini juga merupakan ciri ruang publik,” karena individu-

individu yang bersama-sama membentuk ruang publik juga merupakan bagian dari 

ruang privat. Dengan demikian, kita perlu mengenali jalinan nalar komunikatif dan 

instrumental baik dalam ruang privat maupun publik. Individu-individu privat tidak 

dapat melepaskan diri dari keterlibatan mereka dalam ruang publik, sebagaimana 

individu-individu publik tidak dapat melampaui keterlibatan mereka dalam ruang 

privat. Jika ruang privat diidentifikasikan dengan ruang intim keluarga suami istri, 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

17 

 

di satu pihak, dan ranah pertukaran komoditas dan kerja sosial, di pihak lain, maka 

hal itu didasarkan pada sebuah kontradiksi: keistimewaan “privat”-nya tidak hanya 

bergantung pada “publik”, tetapi juga “publik”. Karakter publik dari ranah privat 

terwujud dalam komposisi sosial pasar. Meskipun pertukaran komoditas pasar 

didasarkan pada kepemilikan pribadi oleh warga negara yang bebas, prasyarat bagi 

keberadaannya adalah pembangunan ranah publik melalui kekuatan kerja sosial. 

Dalam masyarakat kapitalis-liberal, ranah publik tidak hanya merupakan ranah 

diskursif dari intersubjektivitas kritis, tetapi juga ranah instrumentalitas yang 

bertujuan dan dikomoditisasi. Signifikansi sosiologis dari kedua dimensi tersebut 

menggambarkan bahwa yang menjadi inti dari ranah publik adalah ketegangan 

mendalam antara nalar komunikatif dan instrumental: publik tidak hanya diciptakan 

oleh subjek-subjek sosial yang berhubungan satu sama lain dalam forum yang 

ditopang oleh proses komunikasi diskursif dan dibentuk oleh pertemuan-pertemuan 

intersubjektivitas kritis, tetapi juga dijajah oleh objek-objek privat yang bersaing 

satu sama lain dalam pasar yang didirikan atas mekanisme-mekanisme regulasi 

sistemik dan berorientasi pada utilitas yang menguntungkan.10 Sementara forum 

mengartikulasikan kepentingan publik dari subjek-subjek berorientasi konsensus 

yang mampu berkomunikasi, pasar mewujudkan kepentingan pribadi dari subjek-

subjek yang digerakkan oleh utilitas yang terbenam dalam persaingan. Dari 

perspektif Habermasian, ketegangan antara kekuatan kritis nalar komunikatif dan 

logika fungsional nalar instrumental dapat dianggap sebagai faktor penentu lain 

dalam proses dekomposisi ruang publik modern. 

 Ketegangan antara potensi pemberdayaan dan pelemahan era modern merupakan hal 

mendasar bagi penjelasan Habermas tentang transformasi ruang publik. Signifikansi 

sosiologis dari ketegangan ini sulit diremehkan, karena hal ini menunjukkan 

ambivalensi mendalam dari potensi normatif yang melekat dalam masyarakat 

modern. Salah satu paradoks penting dari ruang publik modern adalah bahwa 

perluasannya yang berkelanjutan terkait erat dengan dekomposisi bertahapnya. 

Proses pembentukan sosial dapat mengantisipasi proses deformasi sosial; 

demokratisasi massa dapat menyebabkan proses inflasi partisipasi politik; 

keterbukaan sosial dapat mengakibatkan kontraksi ideologis. “Pelemahan fondasi 

ruang publik terjadi…melalui “refeudalisasi” masyarakat....Negara dan masyarakat, 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

18 

 

yang dulunya berbeda, kini saling terkait. Ruang publik perlu diubah karena 

perbedaan antara ranah publik dan ranah privat menjadi kabur, persamaan antara 

ranah intim dan kehidupan privat runtuh dengan polarisasi keluarga dan masyarakat 

ekonomi, perdebatan rasional-kritis memberi jalan bagi konsumsi budaya.” 

(Calhoun 1992a: 21) Dengan kata lain, ada dua ranah sistemik yang telah secara 

tegas membentuk transformasi ranah publik: negara dan pasar. Yang pertama 

mengubah ranah publik menjadi ranah sosial yang sebagian diatur oleh logika 

fungsionalis administrasi birokrasi. Yang kedua mengubah ranah publik menjadi 

ranah sosial yang sebagian digerakkan oleh logika fungsionalis komodifikasi 

kapitalis. Keberadaan rasionalitas fungsionalis di mana-mana menimbulkan 

tantangan bagi kemungkinan otonomi manusia. Dalam dunia yang sebagian besar 

diatur oleh kekuatan rasionalitas fungsionalis yang digerakkan oleh utilitas, potensi 

kritis ranah publik yang diciptakan secara komunikatif dirusak oleh kapasitas 

kendali negara yang mengatur dan pasar yang mengkomodifikasi. Rasionalitas 

sistemik yang disebarkan oleh negara yang mengatur dan pasar yang 

mengkomodifikasi dapat menurunkan potensi kritis ranah publik menjadi pelengkap 

dekoratif dari dunia yang kecewa. Jika direduksi menjadi elemen periferal dari 

proses kendali sistemik, ranah publik merosot menjadi ranah pasar yang diatur oleh 

negara. Fungsi sistemik masyarakat modern akhir tidak dapat dibayangkan tanpa 

standarisasi media massa. Didorong oleh keharusan instrumental industri budaya, 

media massa memainkan peran penting dalam regulasi sistemik ruang publik. Pada 

prinsipnya, potensi rasional-kritis ruang publik dapat ditelan oleh potensi 

integrasionis media massa: “Karena “budaya” yang disebarkan oleh media massa 

adalah budaya integrasi….Ruang publik mengasumsikan fungsi periklanan. 

Semakin dapat digunakan sebagai wahana propaganda politik dan ekonomi, semakin 

tidak politis secara keseluruhan dan menjadi pseudo-privatisasi….Sejauh publik dan 

privat menjadi ranah yang saling terkait, model ini menjadi tidak berlaku (Habermas, 

1962)” Sifat integrasionis media massa mengubah ruang publik menjadi pelengkap 

fungsionalis reformisme politik. Antagonisme kelas diabadikan oleh 

integrasionisme sistemik media massa. Oleh karena itu, elemen konstitutif dari 

ruang publik borjuis, yaitu potensi kritisnya yang berasal dari refleksi, tampaknya 

memberi jalan kepada komponen inti industri budaya, yaitu, kecenderungannya 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

19 

 

terhadap komodifikasi konstan: " Media massa...sendiri telah menjadi otonom, 

untuk mendapatkan persetujuan atau setidaknya kepatuhan dari publik yang 

dimediasi. Publisitas dihasilkan dari atas, sehingga dapat dikatakan, untuk 

menciptakan aura niat baik untuk posisi tertentu. Awalnya publisitas menjamin 

hubungan antara debat publik yang rasional-kritis dan landasan legislatif dominasi, 

termasuk pengawasan kritis terhadap pelaksanaannya. Sekarang hal itu 

memungkinkan ambivalensi khusus dari dominasi yang dilakukan melalui dominasi 

opini nonpublik: hal itu melayani manipulasi publik sebanyak legitimasi di 

hadapannya. Publisitas kritis digantikan oleh publisitas manipulatif.” Rasionalitas 

komunikatif yang melekat dalam ruang publik dapat dijajah oleh rasionalitas 

fungsionalis yang melekat dalam negara dan ekonomi. Umumnya, proses penjajahan 

ini tidak ditentang secara terbuka tetapi secara diam-diam dilegitimasi oleh media 

massa “borjuis”. Penjajahan dunia kehidupan oleh sistem diperkuat, bukannya 

dirusak, oleh media massa. Dalam kondisi modernitas akhir, maka, bukan sistem 

yang dibentuk oleh dunia kehidupan, tetapi, sebaliknya, dunia kehidupan yang 

dijajah oleh sistem. Singkatnya, ketegangan antara sifat emansipatoris dari 

rasionalitas komunikatif dan sifat instrumental dari rasionalitas bertujuan 

menimbulkan tantangan yang signifikan terhadap organisasi ruang publik modern. 

 

C. REFLEKSI KRITIS TERHADAP TEORI HABERMAS TENTANG RUANG 

PUBLIK 

Teori Habermas tentang ruang publik telah dibahas secara luas dalam literatur. 

Teori ini dikritik dengan berbagai cara karena, alih-alih karena, penjelasan Habermas 

tentang ruang publik sangat berpengaruh. Oleh karena itu, kritik yang beraneka ragam yang 

ditujukan terhadap teori Habermas tentang ruang publik tidak boleh ditafsirkan secara 

sepihak sebagai bukti kelemahan analisis dan ketidakcukupan penjelasannya; sebaliknya, 

kritik tersebut harus dianggap sebagai indikasi fakta bahwa Habermas menyediakan 

kerangka teori yang berguna dan berwawasan untuk memahami transformasi struktural 

ruang publik pada periode modern. Meskipun memiliki banyak kelebihan, penting untuk 

menyadari keterbatasan analisis teori Habermas tentang ruang publik. Tujuan dari bagian 

ini adalah untuk menjelaskan kekurangan utama pendekatan Habermas terhadap 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

20 

 

transformasi struktural ruang publik dan dengan demikian menggambarkan bahwa 

penjelasannya perlu direvisi secara substansial jika ingin berfungsi sebagai kerangka teori 

untuk memahami meningkatnya kompleksitas ruang publik di masyarakat maju. 

Analisis Habermas tentang ruang publik dapat dikritik karena berpusat hampir 

secara eksklusif pada hakikat kehidupan publik borjuis (bürgerliche Öffentlichkeit). 

Mereduksi kompleksitas ruang publik modern menjadi singularitas ruang publik borjuis 

berarti meremehkan signifikansi sosiologis dari ranah kolektif alternatif―yaitu non-

borjuis―yang berkontribusi pada keterlibatan rasional-kritis dengan dunia. Meskipun 

Habermas menyadari hakikat khusus kelas dari ruang publik borjuis, “ia mengabaikan 

pentingnya perkembangan ruang publik plebeian yang sezaman di samping dan sebagai 

lawan dari ruang publik borjuis, sebuah ruang yang dibangun di atas bentuk-bentuk 

kelembagaan yang berbeda” (Garnham 1992: 359; cetak miring ditambahkan) Analisis 

yang dibatasi pada kajian ruang publik borjuis berisiko mengecualikan ruang publik lain 

yang sama pentingnya dari gambaran tersebut. Konsolidasi ruang publik borjuis bersifat 

paradoks karena ia mempromosikan wacana kepentingan universal manusia, sementara 

dalam praktiknya melayani kepentingan khusus kelompok dominan dalam masyarakat: 

“Wacana publisitas yang menggembar-gemborkan aksesibilitas, rasionalitas, dan 

penangguhan hierarki status itu sendiri digunakan sebagai strategi pembedaan (Fraser 

1992: 115; cetak miring ditambahkan).” Dengan kata lain, klaim universalitas wacana 

publik borjuis― yang diungkapkan dalam slogan Revolusi Prancis: “liberté, égalité, 

fraternité” tetap terjebak dalam pengejaran kepentingan khusus kelas. Karena politik 

universalitas yang dianjurkan oleh ruang publik borjuis mewakili, di atas segalanya, 

kepentingan khusus kelas dominan, bahkan jika ia mengklaim untuk mewujudkan 

kepentingan umum kemanusiaan. Liberté bourgeois didefinisikan terutama dalam konteks 

kebebasan negatif seperti “kebebasan dari”, dan bukan dalam konteks kebebasan positif 

seperti “kebebasan untuk” Borjuis égalité, pertama dan terutama, adalah kesetaraan 

kesempatan sebagai hak formal, bukan kesetaraan hasil sebagai hak substantif. Borjuis 

fraternité, dalam praktiknya, adalah jenis solidaritas kompetitif eksklusif antara kelompok 

sosial istimewa, bukan bentuk inklusif solidaritas tanpa syarat antara semua manusia. 

Untuk mereduksi analisis ruang publik modern menjadi pemeriksaan ranah sosial yang 

dihasilkan dan dikendalikan oleh kelas dominan berarti mengesampingkan ruang kolektif 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

21 

 

yang diciptakan dan dibentuk oleh kelompok sosial lain, yang keberadaan dan pengaruhnya 

memainkan peran penting dalam konstruksi kehidupan publik modern. 

Habermas menyajikan gambaran yang agak idealis tentang ruang publik. 

Mengingat penekanannya yang sepihak pada fakta bahwa ruang publik borjuis memiliki 

karakter "rasional-kritis"15, ia cenderung melebih-lebihkan signifikansi fitur emansipatoris 

kehidupan publik modern dan karena itu meremehkan pengaruh elemen-elemen 

represifnya. Seperti yang diakui Habermas secara kritis, "...sangat menggoda untuk 

mengidealkan ruang publik borjuis dengan cara yang jauh melampaui idealisasi yang sah 

secara metodologis seperti yang terlibat dalam konseptualisasi ideal-tipikal (Habermas 

1992: 442; cetak miring ditambahkan)." Ruang publik tidak kurang diresapi oleh hubungan 

kekuasaan daripada masyarakat secara keseluruhan. Sifat publisitas yang sarat kekuasaan 

diresapi dengan konstitusi masyarakat yang bertingkat. Sifat ideologis wacana publik 

tertanam dalam organisasi material sumber daya sosial. Sumber daya simbolik kritik selalu 

bergantung pada sumber daya sosial kekuasaan. Struktur vertikal masyarakat 

memanifestasikan dirinya dalam struktur ideologi yang sarat kepentingan: subjek yang 

diposisikan secara sosial menghasilkan wacana yang bergantung pada hubungan. Wacana 

hegemonik yang dihasilkan dalam ruang publik borjuis mengekspresikan kepentingan 

khusus kelompok sosial yang paling berkuasa. Wacana elit yang terdidik, kaya, sebagian 

besar berkulit putih, dan didominasi laki-laki mencerminkan kepentingan khusus sektor-

sektor istimewa masyarakat (Thompson 1995: 72). Mengidealkan ruang publik sebagai 

ranah komunikatif intersubjektivitas rasional-kritis berarti meremehkan dampak substantif 

hierarki yang sarat kepentingan pada pembentukan interaksi komunikatif dalam 

masyarakat yang terstratifikasi. 

Pandangan Habermas tentang ruang publik sebagian besar tidak memandang 

gender. Meskipun demikian, dalam tanggapannya terhadap keberatan yang diajukan oleh 

para kritikus feminis, Habermas mengakui bahwa sifat patriarki ruang publik Eropa modern 

hampir tidak dapat diabaikan: …berkembangnya literatur feminis telah meningkatkan 

kesadaran kita terhadap karakter patriarki ruang publik itu sendiri (Habermas 1992: 427; 

cetak miring ditambahkan).” Ketidaksetaraan gender, yang di sebagian besar masyarakat 

Barat terwujud dalam bentuk norma heteroseksis dan maskulin, bukanlah fenomena 

sampingan, melainkan elemen utama dari ruang publik modern. Marginalisasi perempuan 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

22 

 

dalam ruang publik modern serta pengucilan de facto mereka dari posisi kekuasaan 

tertentu―misalnya, yang ditetapkan secara agama―dapat dilihat sebagai ekspresi karakter 

patriarki masyarakat secara umum dan sebagai perluasan karakter patriarki keluarga borjuis 

secara khusus. Untuk menjelaskan signifikansi normatif dari pembagian kekuasaan 

berdasarkan gender dalam masyarakat modern, kita harus mengakui bahwa ruang publik 

modern tidak dapat lepas dari keberadaan bentuk patriarki yang dibangun secara material 

dan diskursif. 

Dalam konteks yang sama, analisis Habermas tentang ruang publik didasarkan 

pada asumsi yang terlalu rasionalistik. Dengan demikian, analisis ini berada dalam tradisi 

teori sosial yang didominasi laki-laki, yang mengemukakan apa yang digambarkan oleh 

para feminis sebagai konsepsi "aliran laki-laki" tentang dunia sosial dan perkembangan 

sosial: "Interpretasi [Habermas] mendasari konsepsi budaya publik yang terlalu 

rasionalistik dalam model republik yang dibangun di atas cita-cita Pencerahan tentang 

rasionalisme (Kuyper 2000: 221; cetak miring ditambahkan)." Gagasan bahwa ruang 

publik borjuis didominasi oleh produksi wacana rasional-kritis yang berkelanjutan yang 

memberi masyarakat potensi emansipatoris didasarkan pada pandangan picik bahwa kita 

dapat, dan harus, mengutamakan bentuk-bentuk keterlibatan rasional daripada bentuk-

bentuk non-rasional dengan dunia. Yang pasti, adalah mungkin untuk mempertanyakan 

konsepsi rasionalistik tentang aktor manusia tersebut tanpa menyangkal bahwa rasionalitas 

dapat, dan sering kali memang, merupakan sumber penting emansipasi sosial. Akan tetapi, 

kita perlu menyadari bahwa pendekatan neo-Kantian, yang secara tepat menekankan 

sumber daya rasionalitas yang memberdayakan, cenderung meremehkan kompleksitas 

sosial yang muncul dari bentuk-bentuk publik intersubjektivitas, yang sifatnya yang 

beraneka ragam melampaui ranah bentuk-bentuk normativitas yang dipandu oleh akal budi. 

Berbagai bentuk budaya—seperti seni, musik, tari, dan lukisan—memperoleh potensi 

emansipatorisnya dari kemampuannya untuk bangkit di atas ranah akal budi yang 

tampaknya tidak berwujud. 

Teori Habermas tentang ruang publik bermasalah karena teori ini 

mempromosikan konsepsi universal tentang kepentingan publik yang didasarkan pada 

penjelasan monolitik tentang kehidupan publik. Asumsi bahwa ruang publik borjuis 

mewakili ruang publik dunia kontemporer secara par excellence bersifat reduktif secara 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

23 

 

konseptual dan empiris. Karena pandangan seperti itu gagal memperhitungkan fakta bahwa 

masyarakat modern mengandung banyak ruang publik yang ada secara bersamaan, dan 

sering kali saling bersaing. Meningkatnya pluralisasi ruang publik modern mencerminkan 

meningkatnya diferensiasi masyarakat yang kompleks. Ruang publik modern adalah ranah 

interaksi yang dibedakan dan bertingkat dan, dengan demikian, dihuni oleh berbagai 

kelompok sosial, beberapa di antaranya menempati posisi subordinat dalam masyarakat: 

anggota kelas pekerja, minoritas politik, minoritas etnis, minoritas agama, dan minoritas 

seksual―hanya untuk menyebutkan beberapa dari kelompok ini. Kelompok sosial yang 

dikecualikan dari berbagi monopoli kekerasan simbolik dalam masyarakat tertentu 

memiliki kepentingan dalam menciptakan ruang publik alternatif yang secara material 

didukung oleh praktik kontra-hegemonik dan secara ideologis dilegitimasi oleh wacana 

kontra-hegemonik. Potensi pemberdayaan yang dimiliki oleh ruang publik alternatif 

berasal dari kapasitasnya untuk menantang legitimasi praktik dan wacana dominan dengan 

menciptakan kontra-hegemoni. Ranah yang didasarkan pada praktik-praktik alternatif dan 

wacana-wacana alternatif. Hegemoni perlu terus-menerus dihegemoni ulang untuk 

memastikan bahwa hegemoni tersebut tidak didehegemoni. Kontra-hegemoni perlu terus-

menerus didehegemoni untuk menghindari hegemoni. Ruang publik alternatif, dengan 

demikian, dapat dicirikan sebagai “kontra publik subaltern untuk memberi sinyal bahwa 

mereka adalah arena-arena diskursif paralel tempat para anggota kelompok sosial yang 

tersubordinasi menciptakan dan mengedarkan kontra-wacana untuk merumuskan 

interpretasi-interpretasi oposisional atas identitas, kepentingan, dan kebutuhan mereka 

(Fraser 1992: 123; cetak miring pada aslinya).” Mengabaikan kemungkinan membangun 

ruang publik polisentris berarti mengabaikan potensi-potensi normatif pluralisme radikal 

yang berasal dari persaingan antara praktik-praktik dan wacana-wacana hegemonik dan 

kontra-hegemonik di ranah publik yang berbeda. 

Analisis sosio-historis Habermas tentang dunia modern didasarkan pada 

perbedaan dikotomis antara publik dan privat. Namun, seperti dijelaskan di atas, perbedaan 

antara publik dan privat harus dianggap sebagai pemisahan analitis, bukan empiris, karena 

masyarakat adalah gabungan ranah yang dibangun secara relasional yang batas-batasnya 

jauh dari jelas: "Secara umum, teori kritis perlu melihat lebih dalam dan lebih kritis pada 

istilah "privat" dan "publik". Bagaimanapun, istilah-istilah ini bukan sekadar sebutan 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

24 

 

langsung untuk ranah masyarakat (Fraser 1992: 131)." Perbedaan konseptual antara publik 

dan privat relatif sewenang-wenang karena ranah publik dihasilkan oleh subjek privat, 

sebagaimana ranah privat terdiri dari subjek publik. Memang, konstruksi semua ranah 

sosial bergantung pada interaksi subjek privat dan publik. Apa pun tingkat diferensiasi 

struktural dari formasi sosial tertentu, keterkaitan ranah sosial berasal dari keterhubungan 

tindakan sosial. Sejauh konstruksi ranah sosial berasal dari realisasi tindakan sosial, 

kemungkinan koeksistensi manusia bergantung pada konsolidasi struktur sosial. Struktur 

sosial tanpa tindakan manusia sama saja dengan masyarakat tanpa subjek. Sejauh aktor 

manusia merupakan subjek privat dan publik, tindakan multikontekstual mereka 

melampaui antinomi publik/privat dan dengan demikian berkontribusi pada konstruksi 

realitas sosial yang plural. 

 

  



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

25 

 

BAB III PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Studi kritis tentang ruang publik merupakan inti dari pemahaman sosiologis 

tentang potensi emansipatoris yang melekat dalam proses komunikasi masyarakat modern. 

Teori sosial Habermas memberikan wawasan yang tajam tentang konstitusi normatif dan 

transformasi struktural ruang publik di era modern. Jauh dari sekadar ranah autopoietik 

perdebatan yang merujuk pada diri sendiri, ruang publik memainkan peran penting dalam 

menyediakan forum bagi proses deliberatif yang ditujukan pada pembangunan masyarakat 

yang demokratis. Memang, perkembangan kehidupan sosial di era modern dibentuk oleh 

peluang normatif dan keterbatasan normatif wacana publik. Pentingnya sosiologis dikotomi 

publik/swasta tercermin tidak hanya dalam fakta bahwa hal itu telah banyak dibahas dalam 

literatur tetapi juga, yang lebih penting, dalam fakta bahwa pemisahan antara ranah publik 

dan privat merupakan hal mendasar bagi pembangunan masyarakat liberal modern. Bagian 

pertama dari makalah ini telah mengkaji secara kritis dikotomi publik/swasta dalam hal 

signifikansi historis dan sosiologisnya. Variabilitas historis dikotomi publik/swasta 

terwujud dalam kontingensi material dan ideologisnya: kontingensi materialnya disebabkan 

oleh kenyataan bahwa masyarakat yang berbeda menghasilkan bentuk kehidupan publik dan 

privat yang berbeda; kontingensi ideologisnya disebabkan oleh fakta bahwa masyarakat 

yang berbeda menghasilkan wacana yang berbeda tentang hakikat kehidupan publik dan 

privat. Singkatnya, realitas dan gagasan tentang hubungan antara publik dan privat 

bervariasi dari waktu ke waktu dan antara masyarakat yang berbeda. Analisis ontologi 

dikotomi publik/privat berkaitan dengan pertanyaan tentang apa sebenarnya pemisahan 

konseptual antara publik dan privat. Seperti dijelaskan di atas, tiga perbedaan sangat penting 

dalam hal ini. (a) Perbedaan antara masyarakat dan individu mengacu pada perbedaan antara 

"kolektif" dan "pribadi". Menurut definisi, ilmu sosial cenderung mengutamakan "sosial" 

daripada "individu" dan, akibatnya, memahami publik dan privat dalam istilah relasional. 

(b) Perbedaan antara visibilitas dan penyembunyian menunjukkan perbedaan antara 

"transparan" dan "buram". Misi historis dari ruang publik yang aktif dan demokratis adalah 

untuk memastikan bahwa pelaksanaan kekuasaan negara dapat mengklaim legitimasi hanya 

sejauh penerimaan sosialnya tunduk pada transparansi pemerintah dan akuntabilitas publik. 

(c) Perbedaan antara keterbukaan dan ketertutupan berkaitan dengan perbedaan antara 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

26 

 

“yang dapat diakses” dan “yang tertutup”. Namun, seperti halnya lembaga publik―seperti 

negara―jarang sekali terbuka sepenuhnya, lembaga privat―seperti keluarga―tidak 

terpisah secara struktural tetapi tertanam secara sosial. Dengan demikian, “dikotomi besar” 

antara publik dan privat bergantung pada perbedaan idealtipikal yang validitas analitisnya 

perlu diukur dari segi penerapan empirisnya. Bagian kedua dari makalah ini berupaya 

menjelaskan teori Habermas tentang ruang publik. Seperti yang ditunjukkan di atas, 

penjelasan Habermas tentang ruang publik sangat kompleks, dan analisis sebelumnya sama 

sekali tidak bertujuan untuk memberikan gambaran komprehensif tentang elemen dan 

praanggapan konstitutifnya. Sebaliknya, makalah ini berfokus pada tiga dimensi utama: (i) 

konsep ruang publik, (ii) kekhususan normatif ruang publik borjuis, dan ruang publik di era 

modern. (iii) Menurut Habermas, ruang publik merupakan ranah yang dibangun secara 

intersubjektif oleh individu-individu yang diperlengkapi secara linguistik dan terlibat secara 

diskursif. Dengan memediasi antara keharusan sistemik yang dipaksakan “dari atas” dan 

masalah-masalah normatif yang diartikulasikan “dari bawah”, ruang publik modern muncul 

sebagai ranah yang sarat ketegangan antara negara dan masyarakat. Dengan demikian, 

secara struktural terbagi antara dua bentuk rasionalitas yang saling bertentangan: 

rasionalitas fungsionalis, yang mendasari mekanisme pengarahan dan pengaturan sistemik, 

dan rasionalitas komunikatif, yang dimobilisasi oleh para aktor yang mampu melakukan 

ujaran intersubjektif, refleksi yang bertujuan, dan tindakan yang disengaja. (ii) Kekhususan 

normatif ruang publik borjuis berasal dari fakta bahwa, pada prinsipnya, ia merupakan ranah 

interaksi sosial yang memberdayakan. Seperti yang dikemukakan di atas, potensi 

emansipatorisnya ada tiga dan memanifestasikan dirinya dalam (a) pertentangan 

ideologisnya terhadap bentuk-bentuk kekuasaan yang sewenang-wenang, (b) fungsi 

pengawasannya dalam kaitannya dengan legitimasi politik negara-negara modern, dan (c) 

keterlibatan reflektifnya dengan bentuk-bentuk penalaran publik. Pada akhirnya, potensi 

emansipatoris dari ruang publik terletak pada sumber daya rasional-kritis dari subjek yang 

berinteraksi secara linguistik. Ruang publik tidak dapat dibayangkan tanpa kapasitas orang 

untuk mengatasi keterbatasan normatif masyarakat individualistis melalui kekuatan 

koordinatif individu yang disosialisasikan dan disosialisasikan. Ruang publik pada akhir 

abad kedua puluh merupakan proses disintegrasi sosial. Seperti yang dikemukakan di atas, 

tiga ketegangan mendasar yang mendasari proses dekomposisi bertahap ini dapat 

diidentifikasi. (a) Ketegangan antara kepentingan universal dan khusus terletak di jantung 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

27 

 

ruang publik modern. Klaim retoris terhadap universalitas tidak selalu dapat 

menyembunyikan kekhususan yang sarat kepentingan. (b) Dalam nada yang sama, 

ketegangan antara nalar komunikatif dan instrumental menggambarkan bahwa, dalam 

masyarakat liberal-kapitalis, ruang publik tidak hanya merupakan ranah diskursif 

intersubjektivitas kritis, tetapi juga ranah instrumentalitas yang dikomodifikasi secara 

sengaja. Sejauh forum debat menghasilkan ruang publik yang rasional-kritis, pasar yang 

digerakkan oleh laba menghasilkan ruang publik yang dikomodifikasi. (c) Ketegangan 

antara potensi pemberdayaan dan pelemahan sangat penting bagi konsepsi kritis Habermas 

tentang masyarakat modern. Paradoksnya, perluasan ruang publik yang semakin meningkat 

telah berkontribusi pada dekomposisinya secara bertahap. Keharusan komodifikasi 

masyarakat kapitalis tampaknya mengubah ruang publik menjadi ruang pasar. Jika 

dibiarkan tanpa tantangan, "tangan tak terlihat" pasar dan "tangan terlihat" negara 

tampaknya cukup kuat untuk menetralkan kekuatan rasional-kritis publik. Bagian ketiga 

dari makalah ini telah meneliti beberapa kekurangan utama teori Habermas tentang ruang 

publik. (a) Ini adalah borjuis-sentris dalam hal itu berfokus hampir secara eksklusif pada 

ruang publik hegemonik dari kelas penguasa, dengan demikian meremehkan signifikansi 

sosial dan politik dari ruang publik alternatif. (b) Ini idealis dalam hal itu cenderung 

melebih-lebihkan potensi emansipatoris wacana publik liberal. (c) Ini buta gender dalam hal 

itu tidak memperhitungkan dampak diskriminasi seksis pada perkembangan kehidupan 

publik dalam masyarakat modern. (d) Ini terlalu rasionalistis dalam hal itu memahami 

rasionalitas komunikatif sebagai kekuatan pendorong emansipatoris utama dari interaksi 

manusia. (e) Ini menganjurkan konsepsi universalistik tentang kepentingan publik, dengan 

demikian mengabaikan fakta bahwa masyarakat maju terdiri dari banyaknya ruang publik 

yang bersaing, dan sering kali kontra-hegemonik. (f) Pandangan dikotomisnya tentang 

sosial gagal mempertanyakan validitas perbedaan biner antara publik dan privat. Sulit untuk 

mempelajari ruang publik modern tanpa mengacu pada Habermas, tetapi mustahil untuk 

memahami transformasi ruang publik modern akhir tanpa melampaui kerangka 

konseptualnya. Jika kekurangan di atas ditangani dengan serius, teori ruang publik 

Habermas dapat berfungsi sebagai dasar analitis untuk menghadapi tantangan normatif yang 

timbul dari kompleksitas material dan simbolik masyarakat maju. 

B. Saran 



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

28 

 

Berdasarkan kesimpulan di atas saran kami, untuk membangun sistem pelayan 

publik yang baik dan transparan, teori Habermans menjadi salah satu pilihan. Tetapi untuk 

mencapai hasil yang maksimal dibutuhkan penelitian lebih lanjut agar disesuaikan dengan 

konteks budaya setempat.  

 

Daftar Pustaka 

 

Brettschneider, Corey. 2007. “The Politics of the Personal: A Liberal Approach”, American 

Political Science Review 101, 1: 19-32.  

Butt, Trevor & Darren Langdridge. 2003. “The Construction of Self: The Public Reach into 

the Private Sphere”, Sociology 37, 3: 477-492.  

Calhoun, Craig (ed.), 1992a. Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA: MIT Press.  

Calhoun, Craig. 1992b. “Introduction: Habermas and the Public Sphere”. Pp. 1-48 in Craig 

Calhoun (ed.). Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA: MIT Press.  

Cameron, Jenny. 1998. “The Practice of Politics: Transforming Subjectivities in the Domestic 

Domain and the Public Sphere”, Australian Geographer 29 (SPI/1): 293-308.  

Condren, Conal. 2009. “Public, Private and the Idea of the ‘Public Sphere’ in EarlyModern 

England”, Intellectual History Review 19, 1: 15-28.  

Crossley, Nick & John Michael Roberts (eds.). 2004. After Habermas: New Perspectives on 

the Public Sphere. Oxford: Blackwell/Sociological Review.  

Cutler, A. Claire. 1997. “Artifice, Ideology and Paradox: The Public/Private Distinction in 

International Law”, Review of International Political Economy 4, 2: 261-285.  

Dahlgren, Peter. 1991. “Introduction”. Pp. 1-24 in Peter Dahlgren & Colin Sparks (eds.), 

Communication and Citizenship: Journalism and the Public Sphere in the Media. London: 

Routledge.  

Dahlgren, Peter Dahlgren, Peter. 1995. Television and the Public Sphere: Citizenship, 

Democracy and the Media. London: Sage.  



Beno Alekot 

Jurnal Ilmiah Bidang Bimbingan Masyarakat Kristen 

Vol. 2 No. 1 (Juni 2025) 

 

 

29 

 

Elster, John. 1986. “The Market and the Forum: Three Varieties of Political Theory”. Pp. 103-

132 in John Elster and Aanund Hylland (eds.) Foundations of Social Choice Theory. 

Cambridge: Cambridge University Press.  

Forester, John (ed.). 1985. Critical Theory and Public Life. Cambridge, MA: MIT Press.  

Fraser, Nancy. 1992. “Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually 

Existing Democracy”. Pp. 109-142 in Craig Calhoun (ed.) Habermas and the Public Sphere. 

Cambridge, MA: MIT Press.  

Gardiner, Michael E. 2004. “Wild Publics and Grotesque Symposiums: Habermas and Bakhtin 

on Dialogue, Everyday Life and the Public Sphere”, The Sociological Review 52, 1: 28-48.  

Garnham, Nicholas. 1992. “The Media and the Public Sphere”. Pp. 359-376 in Craig Calhoun 

(ed.), Habermas and the Public Sphere. Cambridge, MA: MIT Press. 


